INTRODUCTION AU CHRISTIANISME WAGNERIEN



Eric EUGENE

Introduction
au christianisme
wagnerien



DU MEME AUTEUR SUR WAGNER

Les idées politiques de Richard Wagner et leur influence sur
l’idéologie allemande, préface de Jean de Soto, 1978
Paris, Les Publications Universitaires

Wagner et Gobineau. Existe-t-il un racisme wagnérien ?, préface
de Serge Klarsfeld, 1998
Paris, le cherche midi éditeur

Wagner Richard et Cosima-Gobineau Arthur, Correspondance
(1880-1882), texte présenté, établi et annoté par Eric Eugéne, 2000
Saint-Genouph, Librairie Nizet

Richard Wagner et le christianisme, 2024
Paris, Vérone éditions

Découvrez nos éditions sur notre site www.editions-verone.com

© Vérone éditions, 2025
Vérone éditions — 75 boulevard Haussmann — 75008 Paris

Le Code de la propriété intellectuelle interdit les copies ou reproductions destinées a une
utilisation collective. Toute représentation ou reproduction intégrale ou partielle faite par
quelque procédé que ce soit, sans le consentement de I’auteur ou de ses ayants cause, est
illicite et constitue une contrefagon sanctionnée par les articles L 335-2 et suivants du
Code de la propriété intellectuelle.

In memoriam Georges Liébert

\)

& oW

w

19



AVERTISSEMENT

Cette Introduction au christianisme wagnérien fait suite a
Richard Wagner et le christianisme (désormais RWC) paru en
novembre 2024. Elle n’a aucune vocation a le remplacer, mais
seulement a rendre sa lecture plus accessible. L’auteur est bien
conscient que le premier ouvrage est d’un volume imposant, mais
sa dimension était nécessaire car, jusqu’a présent, les questions
débattues n’avaient guére fait I’objet d’un examen approfondi. Il
était donc indispensable de produire des analyses plus achevées au
regard des théologies chrétiennes, et de donner toutes les références
des textes wagnériens ainsi que les autres sources ou commentaires.

L’ Introduction se présente tout a fait différemment. Elle ne
contient, en effet, ni notes ni références puisqu’elles sont a recher-
cher dans Richard Wagner et le christianisme. Se voulant une syn-
these, elle propose au lecteur un ensemble limité d’entrées censées
résumer le travail précédent. En d’autres termes, 1’/ntroduction ne
se justifie et ne s’explique que par le premier ouvrage qui devrait
voir sa lecture facilitée par la production du second. Mais il était
¢galement nécessaire de procéder en deux temps pour garantir au
lecteur le sérieux des analyses et des conclusions. Le lecteur dési-
reux d’aller au plus vite doit savoir que 1’Introduction présente les
garanties scientifiques de rigueur.

L’ Introduction offre au lecteur un ensemble de vingt-cing entrées
de longueur a peu prés équivalente qui se veulent un condensé de
la question. Les citations entre parenthéses sans mention d’auteur
sont exclusivement de Wagner. Un nom d’auteur est précisé¢ pour

7

AW N =

w

9
10
11

12

~
J

14
15
16
17
18

19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



~N N L AW N~

o0

10

]

\

9

N = = = e e e
S O 0 9 N L AU

W N =

S © 0 0 W»u R

L W W W NN NN NN N NN
(@)

W N =

toutes les citations non wagnériennes. Le lecteur trouvera en fin
d’ouvrage, en annexe, une bréve présentation des théologiens
contemporains cités (catholiques et réformés). Il nous a semblé,
en effet, indispensable de présenter ces auteurs, généralement peu
connus du grand public, qui sont néanmoins des sommités dans leur
domaine. Le lecteur pourra ainsi vérifier la qualité des intuitions
théologiques de Wagner, souvent confirmées par ces auteurs un
siecle plus tard. Ils seront accompagnés du symbole « degré »
— un petit cercle placé en exposant — dans le corps du texte et dans
I’index onomastique. Pour les autres auteurs, seront proposées
quelques breves indications biographiques dans cet index. Nous
compléterons ces notices par un glossaire théologique (pour les
termes accompagnés d’un astérisque) et la liste des abréviations des
livres bibliques. Pour chaque entrée, enfin, nous précisons au début
de cet ouvrage les pages de référence principales dans Richard
Wagner et le christianisme.

Avec cette Introduction et I’ouvrage qui le précede, nous pen-
sons offrir aux lecteurs de langue frangaise une présentation du
christianisme wagnérien qui se veut, a la fois, compléte et acces-
sible. L’auteur espere y étre parvenu selon I’injonction du Christ:
« Soyez parfaits comme votre Pére céleste est parfait » (Mt 5, 48).
Cependant, méme pour le peu dont nous sommes capables, nous
savons par Paul que « nous n’y sommes pour rien, c’est le don de
Dieu » (Ep 2, 8).

SOMMAIRE DES ENTREES (ET PRINCIPALES REFERENCES
DANS RICHARD WAGNER ET LE CHRISTIANISME)

1. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER :
L ECRITURE ... 13
RWC 67-70:99-101; 108 ; 128-145; 193 559-579 ; 603-604

2. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER :
LES THEOLOGIENS DE SON TEMPS.....ooviooeeeeeeeeeeeeerereernn 17
RWC 71-78; 81-88; 594-597

3. WAGNER ET LUTHER ........ccccciiiiiiiiiiiiicicc 21
RWC 88-93; 178; 245; 380-382; 431-436; 484-485; 500-501 ;
547-548; 553-555; 567-570; 605-606

4. DIEULE PERE ..o 25
RWC 125-153

5. JESUS-CHRIST ..o n e, 29
RWC 155-200

6. LESPRIT SAINT ..o 35
RWC 201-207

T LA TRINITE® oo, 39
RWC 208-214

8. L EGLISE™ ..o en e, 43

RWC 214-237; 243-248

17
18
19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



I 9. LES DOGMES¥ ..ottt eeeeeeee e eeeeeaene 47 20. NIETZSCHE ... 91 1
2 RWC 238-243 RWC 313-341 2
4 10.LES SACREMENTS™  .....oomitoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenn. 51 21. ANTISEMITISME WAGNERIEN ET LA QUESTION 4
5 RWC 244; 316-317; 391-395; 559-579 RELIGIEUSE ..o 97 s
6 RWC 195-200; 235-237 ; 343-398 6
11. LA JUSTIFICATION PAR LA FOI*.....ooovovoeeeeeeeeeeeen. 55 7
8 RWC 466; 556-558 ; 579-585 22. WAGNER ET LE RACISME ....coveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeen. 101 3
9 RWC 399-427 9
10 12. LAPROMESSE . ...t 59 10
11 RWC 500-501 ; 529-530; 551-552; 556-558 23. RELIGION DE L ART 2 .o, 105 11
12 RWC 459-490; 501-512 12
13 13. LA CROIX* DU CHRIST ...oveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee, 63 13
14 RWC 176-180; 579-585 24. L’ART, CHEMIN VERS DIEU .....ooveveeeeeeeeeeeeeeeeeee. 109 14
15 RWC 429-592 15
16 14. LE PECHE ET LA CULPABILITE........coooeeeeeeeeeen. 67 16
17 RWC 101-112; 528-530; 534-535; 540-541; 553-555 25. WAGNER, UN CHRETIEN LUTHERIEN........cococoeveen... 113 17
18 RWC 88-93; 176-180; 243-248 ; 556-559; 579-585; 599-606 18
19 15. LA SOUFFRANCE ..ot 71 19
20 RWC 112-119 20
21 21
22 16. CENCHANTEMENT DU VENDREDI SAINT .................. 75 22
23 RWC 579-585 23
24 24
25 17. SCHOPENHAUER.........c.oeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenene. 79 25
26 RWC 78-81; 285-294 ; 444-450; 469-471 26
27 27
28 18. L’AGIR HUMAIN ..ot 83 28
29 RWC 299-310 29
30 30
31 19. BOUDDHISME ... 87 3]
32 RWC 253-279; 286-287 ; 542-543 32
33 33

10 11



1. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER ;
L’ECRITURE*

Depuis les origines de I’Eglise, 1’Ecriture était lue et commentée
dans les communautés chrétiennes comme 1’expliquait déja au
1° siecle Justin de Naplouse dans son Apologie*. Tout naturellement,
Luther, dés 1513, fut chargé de commenter I’Ecriture sainte a
I’université de Wittenberg en ayant a cceur de la remettre au premier
plan des études théologiques. Luther ne fut certes pas le premier a
proclamer ’autorité de I’Ecriture, mais son intervention fut décisive
pour affirmer que toute doctrine, toute tradition ecclésiale, devait
étre mesurée a 1’aune de la Parole de Dieu*. L’autorité de I’Ecriture
était donc de tradition dans les pays de foi luthérienne, et 1’éducation
des jeunes enfants était évidemment centrée sur elle.

Il ne faut donc pas s’étonner de la maitrise que Wagner
pouvait avoir des livres bibliques qui remonte a sa jeunesse. Tout
naturellement, il possédait plusieurs bibles et, dans sa bibliotheque
de Dresde, figurait le Nouveau Testament traduit par Martin
Luther dans la derniere version de 1545 (Lutherbibel*). Détaillant
cette bibliothéque, Curt von Westernhagen fait remarquer que ce
Nouveau Testament « est celui de tous ses livres qui contient le
plus de remarques dans la marge ». Un autre document témoigne
tout particulierement de 1’approfondissement et de la familiarité de
Wagner avec le Nouveau Testament: il s’agit de la derniére partie
de Jésus de Nazareth, le projet de drame écrit en décembre 1848/
janvier 1849, ou Wagner recensait plus de six cents versets tirés du
livre saint. On reléve, en effet, tirés du corpus évangélique, cent
trente et un versets de 1’évangile selon Matthieu, trois de Marc,

13

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14
15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

cinquante-six de Luc et deux cent soixante-huit de Jean. S’agissant
des autres livres néotestamentaires, Wagner notait treize versets des
Actes des Apotres, cent quatre tirés du corpus paulinien (notamment
de Romains et de 1 Corinthiens) et trente versets des autres livres
(surtout la Premicere lettre de Jean et I’ Apocalypse). Le nombre de
versets relevés chez Matthieu par rapport a Marc peut surprendre,
mais s’explique par le fait que Wagner suivait I’ordre canonique
et ne jugeait pas nécessaire de relever les versets identiques chez
Marc et Luc. Par ailleurs, ’importance de Matthieu en volume ne
doit pas occulter le fait que les passages les plus importants relevés
par Wagner sont ceux tirés des corpus johannique et paulinien.
Chez Jean, il faut noter le prologue (Jn 1, 9-11), les péricopes™ de
Jésus et de ses freres (Jn 7, 3-4), de la femme adultére (Jn 8, 1-11),
de I’identité de Jésus (Jn 8, 25), du complot des pharisiens (Jn 11,
47-54), de I’onction de Béthanie (Jn 12, 1-8), du lavement des pieds
et du discours apres la cene (Jn 13-17). Chez Paul, il faut retenir le
verset qui fonde la justification par la foi* (Rm 3, 28), ceux relatifs
a la Loi* et notamment a 1’affranchissement de la loi (Rm 8, 2),
a la loi de I’Esprit (Rm 8, 17), et a ’amour accomplissement de
la loi (Rm 13, 10). Avec Paul, Wagner célébrait I’amour fraternel:
« S’il me manque I’amour, je ne suis rien » (1 Co 13, 1-3) et confiait
a Cosima, son épouse: « On peut dire que tout le christianisme
dépend de la personnalité de saint Paul et Luther s’est entiérement
laissé déterminer par lui. »

La connaissance approfondie qu’en avait Wagner explique les
trés nombreuses allusions aux textes néotestamentaires relevées,
ca et 1a, dans ses opéras et ses écrits. Déja, dés Le Vaisseau fan-
tome ou il plagait dans la bouche du Hollandais un verset paulinien :
« Quand tous les morts se réveilleront » (1 Co 15, 52), jusque dans
Parsifal ou les citations et allusions bibliques sont innombrables.
Pour s’en tenir a la seule scéne du Graal, on peut notamment relever
les mentions du Sauveur « vivant dans ses disciples par sa mort »
(cf Jn6,56;14,20.23;15,4-5;17,23;Ga2,20; 1 Th 4, 17), de

14

« la colombe qui plane » (¢f- Gn 1, 2; Mc 1, 10; Mt 3, 16 et Lc 3,
22), de I’institution eucharistique (cf- Mt 26, 26-28 ; Mc 14, 22-24;
Lc 22, 19-20 et 1 Co 11, 24-25), du mémorial* eucharistique (cf.
Lc22,19; 1 Co 11, 25-26), de la lumiére qui « salue aujourd’hui
les disciples » (¢f- Jn 1,9;3,19; 8, 12; 12,46; 1 Jn 2, 8), du corps
de Jésus « qu’il versa » et de son sang « qu’il offrit » pour la multi-
tude (cf. Lc 22, 19 et 20), de « I’Esprit d’amour » (cf. Jn 14, 16.26
et 16, 7), du repas communautaire qui fait passer du corps physique
du Christ au corps social qu’est I’Eglise (¢ 1 Co 10, 17), de la foi
agissant par ’amour (¢f. Ga 5, 6; 1 Tm 1, 5). Mais les citations
faites par Wagner étaient parfois si discrétes que les traducteurs n’en
ont méme pas conscience. Ainsi, quand dans Religion et art Wagner
évoquait les Béatitudes* (c¢f. Mt 5, 3-12) en utilisant notamment
le mot Sanfimiitigen choisi par Luther pour traduire le grec praeis
(« les doux »), le traducteur francais de 1920 ne s’en rendit nulle-
ment compte et traduisit par « débonnaires » !

De I’ Ancien Testament, Wagner avait une connaissance moindre,
mais non médiocre puisqu’il évoqua a plusieurs reprises le texte
vétérotestamentaire. Il connaissait le livre de la Genése qu’il citait
assez souvent, et notamment I’Esprit qui « voletait sur les eaux »
(cf- Gn 1; 3), la connaissance du bien et du mal et le fruit défendu
(cf- Gn 3, 1-6), la péricope* de Cain et d’Abel (c¢f. Gn 4, 1-16).
Mais aussi, par exemple, la péricope de Massa et Mériba (cf. Ex 17,
1-7), I’investiture de Josué (cf. Jos 1, 1-4), la vocation de Gédéon
(cf. Jg 6, 11; 8, 35), la pythonisse d’Ein-Dor (¢f- 1 S 28, 11-15) ou
la consécration a Dieu par I’onction (c¢f. Es 61, 1). Mais Wagner
considérait aussi que « la malédiction du christianisme venait d’étre
toujours accroché a cet Ancien Testament » et de lui avoir donné
une valeur canonique®*. C’est pourquoi des commentateurs comme
Richard Bell® pensent que « Wagner était marcioniste a bien des
¢gards ». Certes, Marcion déniait, lui aussi, toute valeur a I’ Ancien
Testament, mais c’était avant tout un penseur dualiste® qui ne
reconnaissait aucune valeur au monde dont il fallait s’échapper au

15

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

plus tot par I’encratisme* et le refus de la procréation notamment.
En fait, Wagner ignorait presque tout de la pensée de 1’hérésiarque
du 1r° siecle et son aversion envers I’ Ancien Testament venait surtout
de la violence qui s’y déploie, en particulier sur les animaux. Mais
il était conscient que la Bible juive « eut d’abord pour fonction de
donner plus d’autorit¢ a la nouvelle religion » et qu’une lecture
non fondamentaliste était possible quand il disait « qu’il faudr[ait]
encore mille ans pour purifier la révélation de I’ Ancien Testament ».

Il reste que I’hostilité envers I’ Ancien Testament est I’une des plus
graves erreurs de Wagner dans sa compréhension du christianisme.
Cette erreur, dont foutes les Eglises chrétiennes furent loin d’étre
indemnes, dénature le sens méme de cette religion. En effet, la
particularité du christianisme est d’étre « greffé¢ » sur la religion
juive antique comme ’avait expliqué Paul (Rm 11, 17-24), ce que
les Péres de I’Eglise* (notamment Irénée de Lyon et Origéne) ont
constamment rappelé. Le christianisme ne saurait étre dans une
attitude ajustée au regard des autres cultures que s’il se reconnait
lui-méme comme une religion adossée sur une autre. L’enjeu pour
le christianisme est tout bonnement de savoir s’il peut étre une
religion universelle ou non. Le refus de Wagner de cette idée de
point de départ en religion a donc compromis aussi I'universalisme
artistique qu’il appelait de ses veeux. S’il était fier du destin proposé
a I’art allemand d’ennoblir le genre humain, il a ainsi prété le flanc a
cette accusation de rejet de I’autre qui pesera toujours sur lui.

16

2. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER:
LES THEOLOGIENS DE SON TEMPS

A I’époque ott Wagner écrivait son projet de drame intitulé Jésus
de Nazareth (hiver 1848-1849), il ne semblait pas avoir lu les théo-
logiens de son temps. Il eut, certes, trés tot quelques informations
sur 1’idéalisme allemand, notamment sur Emmanuel Kant, et 1’on
évoque parfois les cours qu’il suivit auprés de Christian Hermann
Weisse, ancien éleve de Hegel. Mais Wagner précise qu’il ne se ren-
dit chez Weisse que « deux ou trois fois ». Wagner tenta plusieurs
fois de lire Hegel et Schelling, mais confessa avoir été rebuté par le
style particuliérement abscons du premier et certaines affirmations
du second ou il croyait lire, & son grand effroi, que « I’existence de
Dieu était prouvée par 1’incapacité de le prouver ».

Tout autre est la question de sa lecture ultérieure de Ludwig
Feuerbach qui parait avoir eu une grande importance pour Wagner
puisque le compositeur lui dédia L'Euvre d’art de [’avenir et
I’invita a venir le voir a Zurich en décembre 1851, sans réponse
du théologien. On en déduit une proximité de la pensée religieuse
de Wagner avec celle de ’auteur de L’Essence du christianisme.
C’est I’opinion de nombreux commentateurs qui interpretent Jésus
de Nazareth a I’aune de la pensée de Feuerbach. C’est oublier qu’au
moment de la rédaction du projet de drame Wagner ne connaissait
méme pas le nom du philosophe ainsi qu’il le reconnut dans ses
Annales (1846-1867) insérées dans Le Carnet brun. A la date de
mai 1849, il écrivit: « [...] entend parler pour la premicre fois de
Feuerbach ». De plus, si Wagner lut Les Pensées sur la mort et
["immortalité du Feuerbach de 1830, a Zurich en septembre 1849,

17

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

de propre son aveu, il tenta de lire sans succés L’Essence du
christianisme (1841) ouvrage qui révele I’athéisme treés particulier
de Feuerbach, « lui qui se réclamait avec prédilection de Luther »
(Karl Barth®). En effet, c’est dans ce dernier livre que Feuerbach fait
de Dieu une projection hypostasiée* de I’infini de I’espéce humaine,
mais, comme le souligne Karl Barth:

(Feuerbach) ne nie pas Dieu. La négation d’un étre divin
abstrait, différent de la nature et de ’homme, n’est chez lui
que I’envers de I’affirmation que I’essence de Dieu est la vraie
essence de I’homme.

S’il ne parvint pas a lire L ’Essence du christianisme, Wagner, en
revanche, tira des Pensées sur la mort et [ 'immortalité des réflexions
sur le passage de I’individuel a I'universel, sur le temps et I’espace,
sur I’idée de la perfection de I’amour liée a la mort, ou encore des
formules comme « ’art et la religion sont les seuls véritables anges
gardiens de ’homme ». Les traits que I’on présente souvent comme
feuerbachiens dans Jésus de Nazareth, a savoir la liberté dans
I’amour, la fraternité, le dépouillement de 1’égoisme par la mort,
la loi* et le péché, I’acces a I'universel, la vie future en Dieu sont
des thémes constitutifs du christianisme repris par le Feuerbach de
1830. Par la suite, Wagner abandonna totalement Feuerbach comme
en témoigne le trés petit nombre de références au philosophe dans
le Journal de Cosima.

Contemporain de Feuerbach, David Strauss fut également ’un
de ceux qui ébranlérent le christianisme en Allemagne. Dans sa
Vie de Jésus (1835), Strauss ne voyait dans les évangiles* qu’un
ensemble de mythes développés autour d’un noyau historique
désormais indiscernable. Comme il en est pour Feuerbach, certains
critiques croient déceler chez Wagner une influence straussienne
sur Jésus de Nazareth. Ainsi Barry Millington affirme que «le
scénario de Jésus de Nazareth, peignant Jésus en révolutionnaire
social, trahit I’influence de David Strauss », Christian Merlin voit

18

une « influence probable sur les écrits zurichois » et Pierre-André
Taguieff leur emboite le pas en jugeant « probable » que Jésus
de Nazareth fit « écrit dans le sillage de I’étude de Strauss ». En
réalité, rien n’indique que Wagner eut connaissance des theéses de
Strauss dont I’ouvrage ne figure pas dans la bibliothéque de Dresde.
La premiére mention du théologien dans le corpus wagnérien date
de 1868 dans Le Carnet brun ou I’on trouve trois sonnets ridiculi-
sant la théologie et la personne de Strauss. Par la suite, Wagner lut
(en 1870) la seconde version de La Vie de Jésus (1864) de Strauss
qui lui « déplut beaucoup », ainsi que son dernier livre, L 'Ancienne
et la Nouvelle Foi (1872), qu’il « trouva horrible ». Wagner, a la
fin de sa vie, manifesta souvent son hostilit¢ a 1’égard de David
Strauss comme on peut le lire dans le Journal de Cosima. Quant a
la prétendue théologie « straussienne » de Jésus de Nazareth, texte
dans lequel Wagner reconnait la double nature humaine et divine
du Christ, elle est fondamentalement conforme a I’orthodoxie chré-
tienne malgré certaines formulations audacieuses du compositeur
(cf. entrée « Jésus-Christ » p. 29s).

Avec August Friedrich Gfrorer, qui fut pasteur a Stuttgart,
la réflexion théologique était d’une autre tenue. Gfrorer est un
théologien important et cependant peu connu aujourd’hui a tel point
que les guides et biographies de Wagner I’ignorent complétement.
Néanmoins, Wagner lut tous les ouvrages du théologien, et
notamment son Histoire du christianisme primitif, non seulement
avec une grande assiduité dans les années 1873-1874, mais
¢galement avec un grand plaisir comme le consignait Cosima
dans son Journal: « Nous lisons Gfrorer avec toujours le méme
intérét ». Gfrorer apporta a Wagner les informations nécessaires
a ses réflexions sur la christologie®, la résurrection®* du Christ,
la Trinité*, ou encore la sacerdotalisation 1évitique* de I’Eglise.
Mais il fut un peu déconcerté quand il apprit que Gfrorer s’était
converti au catholicisme, sans pour autant abandonner sa lecture et
I’intérét qu’il y portait. Au demeurant, Gfrorer fit sur lui une telle

19

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

impression que, plusieurs années apres avoir eu un de ses ouvrages
entre les mains, Wagner était capable d’en comparer le contenu avec
sa lecture du moment. Le théologien pasteur de Stuttgart joua un
role important dans I’information théologique de Wagner et bien
¢videmment les livres de Gfrorer figurent dans les bibliothéques de
Dresde et de Bayreuth.

Il faut enfin mentionner les lectures, tardives, mais exhaustives
d’Ernest Renan, I’auteur de |’ Histoire des origines du christianisme
(1863-1882). Wagner lut les sept livres de cette somme monumen-
tale entre 1878 et 1882 avec des réactions diverses. Tantot tres satis-
fait, tantot ironique et parfois critique : « Elégance et esprits bornés,
voila les Frangais d’aujourd’hui. » Si la lecture de Renan fut tardive
dans la vie de Wagner, il ne faut pour autant pas la négliger. En effet,
la lecture de I’auteur de La Vie de Jésus précédait ou s’effectuait
en concomitance avec des écrits aussi importants que Religion et
art et ses suppléments. Renan apporta a Wagner le prestige de sa
science a certaines de ses idées, et notamment le rejet des fonde-
ments vétérotestamentaires du christianisme et I’idée que 1’essence
d’une religion ne se situe pas dans les dogmes*, mais plutot dans les
symboles* et lui confirma que Jésus avait une judéité peu sire. Tout
comme Gfrorer, il faut noter que Renan est absent des biographies
et guides wagnériens.

Dans la bibliothéque wagnérienne de Bayreuth, on trouve
d’autres auteurs comme Aristote, Thomas Carlyle, René Descartes,
Epictéte, Constantin Frantz, Meister Eckhart, William Lecky,
Gotthold Ephraim Lessing, Franz Overbeck, Blaise Pascal, Platon,
Konrad Schwenck, Jean Tauler et bien d’autres encore. Wagner
avait donc dans ces domaines une réelle information. Contrairement
aux insinuations d’un Friedrich Nietzsche ou d’un Thomas Mann,
Wagner n’était pas plus un musicien dilettante qu’il n’était un
penseur religieux superficiel.

20

3. WAGNER ET LUTHER

Comme il était de tradition au début du xix°sie¢cle dans les
territoires protestants allemands, Wagner avait recu une solide
éducation religieuse luthérienne. Dans cette Allemagne, chaque
famille possédait une bible, un livre de cantiques et Le Petit
Catéchisme™* de Martin Luther et I’apprentissage de la religion se
faisait en répartissant les six chapitres principaux du catéchisme sur
les jours ouvrables de la semaine. Mais, par la suite, Wagner n’afficha
guére un zele religieux particulier, comme en témoigne 1’épisode de
sa confirmation ou il manifesta « le peu de respect que lui inspiraient
les pratiques religieuses ». Il n’est donc pas étonnant que Luther soit
un grand absent dans les premiers moments de sa vie. Certes, un réve
qui se situait a Eisleben, la ville natale de Luther ou Wagner avait
¢été envoyé en pension chez le pasteur local (le pasteur Christian
Ephraim Wenzel), lui revenait souvent avec un Luther tenant la
place centrale dans sa petite maison. Mais la premiére mention du
Réformateur ne peut se lire que dans la troisiéme partie d’Opéra et
Drame qui date de 1851 et il faudra encore attendre avril 1864 dans
un fragment posthume ou Wagner évoque Luther et Bouddha, et
surtout aolt 1868 dans Le Carnet Brun pour lire un bref projet de
livret intitulé Les Noces de Luther. Dans une note complémentaire,
Wagner écrivait que « le développement du protestantisme trouvait
son expression populaire par le mariage de Luther », indication
précieuse pour comprendre le role jou¢ par le Réformateur dans sa
pensée religieuse ultérieure.

21

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

Deux années plus tard, dans Beethoven (1870), Wagner recon-
naissait « au magnifique choral de Luther d’avoir sauvé la pensée
saine de la Réforme : car il agit sur I’ame et guérit les esprits de 1’ob-
session de la lettre », et par la suite les références au Réformateur se
multiplierent, tant dans ses écrits en prose que dans les déclarations
recueillies par Cosima dans son Journal. Dans ce dernier document,
on trouve plus d’une centaine d’entrées sur Luther, toutes positives
et admiratives. On suit les nombreuses lectures du couple tant sur la
vie et I’ceuvre que sur les écrits du Réformateur (en particulier La
Captivité babylonienne ou A la noblesse allemande). Dans la biblio-
theque de Bayreuth, figuraient les (Euvres complétes de Luther dans
les éditions de Donat Richtzenhayn (1557-1580) et de Johann Georg
Plochmann (1828) ainsi que ses Chants spirituels dans 1’édition de
Phillip Wackernagel (1848). De plus, quand Wagner était confronté
a une difficulté d’interprétation, il se plongeait dans les écrits de
Luther ou dans sa traduction de la Bible pour vérifier le sens des
mots ou des concepts. Ainsi, écrivait-il dans Voulons-nous espérer ?
(1879):

[...] la traduction de Luther qui rend le mot barbaros

(« non-grec » cf. 1 Co 14, 11) par « non-allemand » (undeutsch)

nous donne une régle pour juger 1’étranger sans esprit agressif et

avec indulgence.

Dans d’autres occasions, il utilisait les termes choisis par Luther
dans sa traduction biblique pour exprimer des thémes essentiels pour
lui. Le Réformateur avait ainsi traduit moria* (« folie*, stupidité »)
et épaggélia (« promesse™ ») par les mots moins usuels en allemand
de Torheit* et Verheissung*. Ces termes, qui sont utilisés a diverses
reprises dans le livret de Parsifal, ont une grande importance pour
I’interprétation de 1’ceuvre. Bien évidemment, ils doivent trouver
leur explication en référence au sens donné dans la théologie
luthérienne et par les auteurs néotestamentaires.

22

Par ailleurs, bon nombre de thémes de la théologie de Luther
sont observables dans 1’ceuvre de Wagner. Qu’il s’agisse du péché,
de la culpabilité, de la chute*, de la rédemption*, de la grace*, de la
justification par la foi*, du sacerdoce universel*, des sacrements®,
ces themes sont utilisés par Wagner dans le sens requis par la
théologie luthérienne. Pour Wagner, en effet, le Dieu chrétien
« habite en nous, il est au coeur de I’homme ». Il se conformait en
cela au pressant conseil de Luther de ne pas « laisser les spéculations
errer & I’aventure dans le ciel », favorisant I’image d’un Dieu tout-
puissant imposant son joug aux hommes. Wagner croyait aussi que la
croix du Christ est I’événement salvifique, « notre dernier refuge »,
tout comme Luther, pour qui « I’amour de Dieu est connaissable
seulement a la croix » (Regin Prenter®). Enfin, bien des attitudes
des héros wagnériens ne sauraient se comprendre sans référence a
la théologie luthérienne et notamment celle de Parsifal, accusant sa
nature pécheresse, alors qu’il rapporte la lance sacrée I'une des deux
reliques™ dont la communauté de Montsalvat avait la charge (voir
entrée « Le péché et la culpabilité » p. 67s).

En revanche, il est des points ou Wagner ne fut pas fidele a la
pensée luthérienne, notamment sur les questions de 1’Eglise* et de
la Loi*. Luther, dans ses traités de 1520, avait laissé quelque peu
dans 1’ombre la question de la visibilité de I’Eglise et de son orga-
nisation. Apres I’excommunication de 1521, il prit conscience de
son importance. En fait, si le protestantisme « fait dépendre I’Eglise
de la foi personnelle des fideles » (André Gounelle®), il ne saurait
mésestimer la place qu’elle tient dans la structure de la vie chré-
tienne. Pour Luther, il y a une Eglise spirituelle, cachée, qui consti-
tue 1’Eglise du Christ et une autre, visible, ol coexistent croyants
et incroyants. L’erreur de Wagner, dans sa critique de « I’Eglise
enjuivée » est d’avoir voulu la restreindre a sa seule visibilité insti-
tutionnelle. Sur la question de la Loi ensuite, Wagner voulait rejeter
tous « les commandements de la loi de Moise » et ne retenir comme
préceptes que « les trois vertus théologales™ », a savoir, dans I’ordre

23

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



A W N~

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

[0, BN N

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

donné par Wagner, « I’amour, la foi et ’espérance ». La encore,
Wagner n’était pas fidele a la pensée du Réformateur pour qui la
Parole de Dieu se présente sous une double forme: elle est Loi et
Evangile*. Depuis la chute*, la Loi a deux fonctions: maintenir
la paix entre les hommes et révéler a ’humain son péché. Luther
n’a pas préché la Loi faute de mieux, comme le prétendait Wagner,
car la Loi fait partie intégrante de son systeme théologique ou la
conscience du péché qu’enseigne la Loi est préalable a la promesse*
de salut de I’Evangile. Luther jugeait donc nécessaire que « la loi
n’ait pas la prétention d’étre 1’Evangile, et que ce dernier n’essaye
pas d’usurper le role de la loi » (Gerhard Ebeling®). Wagner, qui
comprenait pourtant la nécessité de la reconnaissance du péché par
I’homme, n’avait donc pas compris I’enchainement qu’enseignait
Luther. Toutefois, malgré ces erreurs, il reste que Wagner était fidéle
aux principes fondamentaux de la théologie du Réformateur et se
voulait méme un luthérien prosélyte quand il langait a Franz Liszt:
« Je ferai de toi un luthérien! »

24

4. DIEU LE PERE

Wagner croyait-il en Dieu? La critique semble assez unanime
pour estimer que le compositeur était athée. Ne 1’aurait-il pas reconnu
lui-méme, du moins tel que le rapporte le Journal de Cosima, quand
il confiait a son épouse qu’il « ne croyait pas en Dieu [...] » (cf.
citation compléte infra p. 28). Pourtant, ’extréme religiosité de
Parsifal interroge et il est difficile de balayer d’un revers de main
I’intense spiritualité qui s’en dégage. Mais « I’athée ne serait pas
subitement devenu croyant » rétorquait Guy de Pourtales, qui ne
voyait dans Parsifal qu’un « rustique parfum de naiveté », tandis
que Roger Hollinrake, comme tant d’autres, pencherait plutdt pour le
syncrétisme religieux, un salmigondis de croyances mal maitrisées.

C’est que Wagner s’est aussi souvent exprimé pour contester la
figure du Dieu de I’Ancien Testament et « la conception juive d’un
Dieu-Pére se tenant au-dessus des choses », ou pour refuser que
I’on fit « passer Jésus pour le fils de Jéhovah ». Lisant I’Evangile
de Matthieu, il avouait « se heurter aux nombreuses allusions a
I’Ancien Testament ». C’est pourquoi certains critiques croient
que Wagner éprouvait de la sympathie pour les théses de Marcion,
I’hérésiarque du 1° siecle, qui distinguait le Dieu miséricordieux de
Jésus-Christ de celui de I’ Ancien Testament, sorte de démiurge™ a la
nature jalouse, partiale, injuste, cruelle et sanguinaire. On souligne
aussi ce que Wagner confiait a son ami August Rockel, a savoir
qu’il était impossible de greffer le christianisme « sur le tronc stérile
du judaisme », tentative qui aurait « travesti » la religion de Jésus
« au point de la rendre méconnaissable ». En fait, Wagner ignorait

25

N O R S

w

18
19

[\
w NN = O

(UL N

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

presque tout de la théologie de Marcion qui déniait toute valeur au
monde, un monde que Wagner critiquait, certes, mais qu’il voulait
surtout « régénérer ».

Mais on trouve également dans ses écrits de nombreux passages
ou, contestant les images simplistes du Dieu habitant « au ciel »,
il leur opposait « le Dieu au cceur de I’homme dont les grands
mystiques avaient une si ferme conscience ». Il parlait également
du Dieu « inaccessible », « inexplicable » qui prononce « sa parole
cachée » et « qui habite en nous », et surtout demandait a ses
lecteurs de ne pas confondre le Dieu de Jésus-Christ avec I’'image
d’un « Dieu vengeur, plein de colére » qui défigurait le Dieu du
« Sauveur des pauvres ». En réalité, Wagner voulait dénoncer ce
qu’il jugeait comme une « dénaturation du message évangélique »
qui avait balayé la figure du « Dieu souffrant » qui désarme les
violents, au profit de celle d’'un « Dieu cruel et Tout-Puissant »,
celui de Moise, de Josué et de Gédéon massacrant leurs adversaires,
fussent-ils innocents.

C’est que Wagner était aussi marqué par la théologie de Luther et
sa distinction entre le Deus absconditus et le Deus revelatus. Pour
Luther, en effet, la connaissance naturelle de Dieu est guettée par
deux tentations: soit vouloir monter vers Dieu par la spéculation
intellectuelle, soit batir un systéme théologique passant de la
nature connue par la raison a la surnature révélée. Mais, ajoutait
le Réformateur, ces catégories sont impropres pour parler du Dieu
révélé en Jésus-Christ. Le Dieu « caché au-dessus de nous ne nous
concerne pas » et le Christ s’est concentré sous nos yeux « pour
nous empécher de faire 1’ascension du ciel et nous adonner aux
spéculations sur la majesté divine ». Dieu est seulement révélé
par I’incarnation* du Christ, et Luther de citer I’Evangile de Jean:
« Personne n’a jamais vu Dieu ; Dieu fils unique, qui est dans le sein
du Pére, nous I’a dévoilé » (Jn 1, 18) ou encore la réponse de Jésus
a I’apotre Philippe: « Celui qui m’a vu a vu le Pere » (Jn 14, 6).
C’est pourquoi le Dieu de Jésus-Christ manifeste sa puissance, qui

26

est uniquement salutaire, dans la faiblesse et I’abjection de la croix.
Wagner était trés marqué par cet enseignement, lui qui plaidait pour
reconnaitre la « souffrance de Dieu » et demandait de « chercher le
divin dans 1’acceptation de 1’abaissement ». Mais imaginer un Dieu
Pére qui « souffre la mort du Fils, dans la douleur infinie de I’amour »
(Jurgen Moltmann®), comme le soutenait également Wagner, était
difficilement représentable au xix°siécle. Les responsables des
Eglises, en effet, avaient plutot fait le choix d’un Dieu de colére et
de sanction si utile pour asseoir la domination sacerdotale et assurer
une efficace police sociale.

Tout était venu, selon Bernard Sesboiié®, d’une « scission
contradictoire » qui s’était produite dans la théologie a partir du
Moyen Age et pendant tout le n° millénaire entre :

I’image du Dieu maitre, Tout-Puissant, 1égislateur supréme,
qui exige I’obéissance de sa créature, d’une part, et I’image du
Dieu aimant et miséricordieux dont la grace justifie gratuitement,
d’autre part, [...] au bénéfice du Dieu Tout-Puissant, et au
détriment du Dieu de I’amour.

Le théologien jésuite ajoute que cette « erreur profonde » a
amené une régression de I’image de Dieu dans les consciences
chrétiennes faisant fi de tout le mouvement de la révélation biblique
et conclut qu’« on ne dira jamais assez les ravages pour la foi et
pour I’Eglise de 1’usage intempérant de 1’image du Dieu Maitre et
Tout-Puissant ».

Wagner avait donc parfaitement conscience de la pente désas-
treuse de la théologie qui sévissait a son époque, mais il I’'impu-
tait — a tort — a 'influence juive dans les doctrines ecclésiales. En
définitive, le Dieu de Wagner n’est pas celui des antiques religions
traditionnelles, ni celui de la théologie multiséculaire de la satis-
faction* particuliérement mise en valeur par la néo-scolastique™
au xix© siecle. Il n’est pas le Dieu Maitre, impitoyable et atrabi-
laire, surplombant le monde, devant lequel I’homme est soumis, et

27

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

S O o 33 n K

W W W W N NN NN D N NN
o)

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

a la loi duquel il doit se contenter d’obéir. Son Dieu est celui qui
« manifeste sa puissance sous la forme de la supréme faiblesse de
la croix » (Bernard Sesboii¢®), celui qui aime I’homme et qui habite
en son cceur. C’est pourquoi la phrase de Wagner, notée plus haut
(p. 25), généralement tenue pour preuve de son athéisme et que
nous citons entiérement maintenant : « Je ne crois pas en Dieu, mais
au divin qui se révele en Jésus sans péché », trouve sa parfaite expli-
cation. Wagner ne croyait pas au Dieu de puissance et de colere qui
sanctionne, mais a celui qui s’abaisse et que Jésus-Christ seul/ révele
en ’appelant « abba (“papa”)» (Mc 14, 36). Loin d’étre athée,
Wagner était seulement plus fidéle que bon nombre de ses contem-
porains au Dieu qui se révéle dans I’Ecriture* et qu’ont préché les
Péres de I’Eglise* comme Irénée, Origéne, Grégoire de Nysse, Jean
Chrysostome ou Augustin d’Hippone. On est méme en droit de dire
qu’il était en avance d’un siccle sur son temps, en conformité avec
les théologies modernes qui, a I’instar de Luther pour qui « chercher
Dieu en dehors de Jésus-Christ, ¢’est le diable », affirment qu’on ne
peut « apprendre la nature de Dieu, de ce qu’est Dieu qu’a partir de
Jésus-Christ » (Adolphe Gesché®).

28

5. JESUS-CHRIST

Wagner s’est intéressé trés tot a la personne de Jésus-Christ
puisqu’il se concentra sur la figure du Fils de Dieu pendant tout
I’hiver 1848-1849, alors qu’il écrivait le canevas du drame intitulé
Jeésus de Nazareth. Le destin de ce texte inabouti fut quelque peu
chaotique puisque, conservé par la princesse von Sayn-Wittgenstein,
la maitresse de Liszt, qui se refusait de le rendre a son auteur, le
texte ne fut édité qu’apres la mort de Wagner et ne figure donc pas
dans ses ceuvres completes. Généralement, on croit voir dans Jésus
de Nazareth un document inspiré par « ’humanisme séculier de
Ludwig Feuerbach » (Roger Hollinrake), ou « les idées exprimées
présentent une grande proximité avec L’Essence du christianisme
de Feuerbach » (Fabrice Malkani), et ou « Jésus est congu sous un
angle unique: celui du révolutionnaire » (Martin Gregor-Dellin).
Mais ces commentaires négligent notamment le fait qu’a I’époque
de la rédaction de 1’esquisse Wagner n’avait pas lu Feuerbach et
ignorait méme jusqu’a son nom.

Or, dans Jésus de Nazareth, Wagner présentait les premiers
¢léments de sa christologie* qu’il ne cessera de développer tout
au long de sa vie. Pour Wagner, Jésus est « envoyé par Dieu afin
que tous les hommes aient la révélation », il est « tout a la fois
Dieu et Fils de Dieu » et vit avec son Pére une relation qui « est
la vie de I’amour, c’est la le Saint-Esprit ». Malgré un vocabulaire
théologique plutdt rudimentaire et méme parfois gravement confus
(notamment quand il parlait de 1’« engendrement » réciproque
du Pére et du Fils), Wagner reconnaissait 1’égalité divine entre le

29

AW N =

w

18

N =
S O

W N =

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

Pére et le Fils et refusait toute subordination*® entre eux, ce que les
formules traditionnelles, au demeurant combattues par Friedrich
Schleiermacher au début du x1x° siécle, pouvaient laisser entendre.

C’est dans Religion et art (1880) que Wagner allait parachever
sa réflexion. Il répondait tout d’abord a Schopenhauer qui, dans
une formule a la portée docete*, prétendait que le Christ n’avait eu
qu’un « simulacre de corps ». Le philosophe de Francfort ne voulait
voir dans le Christ qu’un « symbole et non une individualité, tel que
nous le présente 1’Evangile* ». Pour Wagner, au contraire, le Christ
est bien une personne*, « le Dieu souffrant sur la croix, cette téte
“pleine de sang et de blessure” », et ne saurait étre « un symbole ?
— non (mais) une image, une copie réelle » du Dieu Pére. Pour le
compositeur de Parsifal, ¢’est le Christ souffrant sur la croix qui
montre un Pére souffrant, lui aussi, « la quintessence de tout amour
et de la compassion supréme ». Un siecle plus tard, Karl Rahner®
validait I’intuition de Wagner en affirmant que la mort de Jésus
« exprime Dieu tel qu’il est et tel qu’il a voulu étre ».

De ces divers textes ressortent quelques certitudes wagnériennes,
et tout d’abord celle de la divinité du Christ Jésus. Certains critiques
croient que Wagner concevait Jésus non comme Dieu, mais
« comme un humain au plus haut degré de perfection » (Ulrike
Kienzle), ou « un homme revétu de la graice de Dieu » (Stephan
Mosch), en se fondant sur les déclarations de Wagner présentant un
Christ « sans péché (Siindenlos) ». Ces affirmations ignorent que,
dans I’Ecriture*, le fait que Jésus, le « saint de Dieu » (Mc 1, 24),
est « sans péché » est rappelé a de nombreuses reprises (Jn 8, 46;
2Co05,21;He4,15;1P2,22;1Jn3,5...). Il s’agit d’un attribut
divin du Christ a I’image de Dieu le Pére, lequel se définit lui-méme
par sa sainteté: « Je suis saint, moi, le Seigneur votre Dieu » (Lv
19,2; 1P 1, 16). C’est pourquoi Wolfthart Pannenberg® peut écrire :

Affirmer que Jésus est sans péché n’est autre chose qu’ex-
primer I'unité de Jésus avec Dieu dans sa communauté de
personne* avec le Pére.

30

L’insistance wagnérienne sur le « sans péché » du Christ avait
donc pour objectifs de rappeler la nature divine de Jésus, et de
montrer les voies du salut puisque le Christ « se chargea lui-méme
de la somme énorme des péchés de toute cette existence et la racheta
par sa mort douloureuse ».

Wagner mettait ensuite 1’accent sur ’importance de la croix
du Christ: «[...] la seule chose qui puisse exercer une influence,
confiait-il, c’est le sang du Christ coulant sur la croix. » Wagner
comprenait le sang, non dans une acception biologique, mais comme
le « symbole de 1’amour réconciliateur » (Bernard Sesboii¢®). Cette
focalisation sur la croix du Christ venait directement de Luther.
Pour le Réformateur, en effet, Dieu se révele par la croix de Jésus:
c’est dans cet homme souffrant que Dieu est présent puisque « Dieu
lui-méme s’est humilié afin de devenir connaissable ». Pour Wagner,
la croix révele, a la fois, le vrai visage de Dieu et aussi celui du
destin de I’humanité dont « la capacité de souffrir sciemment » est
constitutive de son unité.

Mais une question subsiste qui n’est pas mineure. Wagner par-
lait-il de la résurrection* du Christ? A ’évidence a aucun moment
dans Jésus de Nazareth, mais cette omission ne saurait étre signifi-
cative puisqu’il s’agit d’une action dramatique qui s’achéve, comme
dans les Passions de Johann Sebastian Bach, par la crucifixion de
Jésus. En revanche, on ne trouve guére d’allusion a la résurrection
dans ses écrits, ni méme dans le Journal, a I’exception de bréves
déclarations critiques sur les conceptions de certains théologiens.
Qu’en est-il en vérité ? Wagner niait-il la réalité¢ de la résurrection
du Christ? Pour se faire une juste appréciation de sa pensée et de
son contexte, il faut rappeler deux points importants. En premier
lieu, « le mot “résurrection”, issu d’un latin ecclésiastique tardif, est
inconnu des auteurs néotestamentaires » (Francois Vouga®), qui rap-
portent, dans un vocabulaire foisonnant qui traduit des expériences
multiples, que Jésus « fut réveillé », qu’il « se releva », qu’il « fut
élevé » qu’il « se fit voir », qu’il « apparut », qu’il « est vivant »,

31

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

qu’il « vint ». D’autre part, il faut noter que le luthéranisme ne met
pas I’événement salvateur dans la résurrection, mais dans la croix*.
C’est la mort ignominieuse du Christ qui sauve, car elle démontre
I’immensité de I’amour divin. La résurrection, prémices de celle des
croyants, est la conséquence de cet amour et de la foi du Christ en
son Pére. Or, dans Parsifal, il ne fait guére de doute que le Sauveur
vit auprés du Pére puisqu’Amfortas implore I’intercession de son
défunt pere Titurel lequel « dans la splendeur divine, contemple
maintenant le Sauveur ». Mais « le Christ est (aussi) toujours vivant
dans la foi des siens » (Rudolf Bultmann®), notamment au sein de
la communauté du Graal, puisque les jeunes gens chantent que le
corps du Christ « vit maintenant en eux par sa mort » (cf. Ga 2, 20).
En réalité, Wagner, tout comme une certaine théologie luthérienne
du x1x© siecle, était réticent & employer le mot « résurrection » qui
ne peut a lui seul « rendre compte d’un événement irréductible au
monde connu » (Frangois Vouga®). Il préférait souligner que le
Christ est vivant (Mc 16, 11) et que, tout « comme les premiers
chrétiens, [il] attend [ait] son retour ». A la fin de Religion et art,
citant Jb 19, 25, il exprimait son espérance que tout le mal envahis-
sant le monde « s’évanouissait devant ce seul mot: “Je sais que mon
Sauveur vit (ich weiss dass mein Erloser lebt).” »

Il faut enfin évoquer ’affirmation wagnérienne selon laquelle
Jésus ne serait pas né juif. Il le répétait réguliérement dans 1’inti-
mité¢ familiale et 1’écrivit dans Religion et art. Cette idée n’avait
évidemment aucun fondement, méme si les Eglises, au xix® siécle,
en étaient plus ou moins imprégnées. L’antisémitisme wagnérien
explique certainement cette affirmation inepte. Il écrivit, en effet,
dans Religion et art: « 1l reste plus que douteux que Jésus méme
fat issu d’une tribu juive. » Au demeurant, cette affirmation, loin
d’étre originale, était la copie quasi mot pour mot de ce que Johann
Gottlieb Fichte avait écrit dans Le Caractere de |’époque actuelle
(Die Grundziige des gegenwdrtigen Zeitalters) qui date de 1805.
Malgré ces graves erreurs, il faut aussi reconnaitre que Wagner

32

n’alla pas plus loin dans ces billevesées, contrairement a ce qu’affir-
ment Léon Poliakov, pour qui le Christ de Wagner serait « un Christ
indien ou aryen », et Robert Gutman qui prétend que Wagner aurait
préché un Christ « dans les veines duquel coulait un super sang,
marque typique de la race aryenne ». Ces allégations sont imagi-
naires, frauduleuses méme, inventées par ces auteurs pour justifier
leur these d’un Wagner raciste. Wagner n’a jamais évoqué le sang
du Christ dans un sens biologique. Tout comme 1’Ecriture* (par
exemple: Lc 22, 20; Rm 5,9; Hé 9, 12; 1 Jn 1, 7) qui attribue la
rédemption* au sang du Christ, il en parlait dans un sens métony-
mique* qui « traduit le don de soi qui va jusqu’au bout en donnant la
preuve d’amour qui est la plus grande » (Bernard Sesboii¢®).

33

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



6. L’ESPRIT SAINT

L’Esprit, troisieme personne de la Trinité*, est « sans visage et
sans voix » (Bernard Sesboiié¢®), ce qui se traduit, du point de vue
ecclésial, par une difficulté pour lui réserver une place dans la liturgie
et, pour les croyants, se représenter 1’originalité de sa personne
dans la vie trinitaire. Wagner semble avoir saisi cette difficulté mais
n’en fut pas rebuté pour autant, car la participation de I’Esprit est
significative tant dans Jésus de Nazareth que dans Parsifal. On peut
méme en déduire une esquisse de pneumatologie™.

La place de I’Esprit est relativement succincte dans le synopsis
de Jésus de Nazareth puisqu’on n’y trouve que deux mentions: la
promesse par Jésus de la venue de ’Esprit (¢f. Jn 7, 39; 14, 15-17)
et son implication dans les premiers temps de I’Eglise (cf Ac 2, 4;
2, 41). Mais la place de I’Esprit est beaucoup plus grande dans le
commentaire théologique du projet de drame. Pour le compositeur,
I’Esprit remplit plusieurs fonctions. Il est en premier lieu « personne
subjective » selon la formule de Bernard Sesboii¢®, ¢’est-a-dire une
personne qui s’objective a travers une autre. En I’occurrence, il
s’agit du Christ qui « guide vers la lumiere de I’Esprit » et « révele
sa loi » et Wagner d’ajouter « cette loi est ’amour: tout ce que vous
accomplirez dans I’amour ne peut étre péché ». En effet, comme
I’enseignait Augustin d’Hippone, si I’amour est authentique,
I’homme est libre d’inventer le comportement qui lui parait le
meilleur. L’Esprit, ensuite, inspire aussi bien Jean le Baptiste que
le Christ lui-méme, il donne la vie et est lien d’unité. L’Esprit enfin

35

18
19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

est liberté: « La loi de I’Esprit ne limite rien, au contraire, elle est la
plénitude de I’Esprit. »

Mais, avec cette loi de I’Esprit qui ne limite rien, Wagner ajoutait
¢galement: « Comment des lors pourriez-vous vouloir autre chose
que la seule et unique loi capable de contenter tous vos désirs? »
Cette exhortation a été interprétée par certains comme un manifeste
« libertaire, voire anarchiste » (Fabrice Malkani). D’autres, plus
nuancés, estiment qu’« on ne peut exclure ces influences » (Martin
Gregor-Dellin). Ces interprétations semblent tout ignorer du
contexte et de la logique de I’affirmation wagnérienne. En effet, si
la seule loi est celle de I’amour et que rien de ce qui est accompli
dans I’amour ne saurait étre fautif, dans ces conditions, ajoutait
Wagner, « la chair serait transfigurée ». Les désirs ne sont donc plus
ceux qui viennent de la chair qui s’oppose a I’Esprit, puisque la
chair, désormais « transfigurée », suit la loi de I’amour. Dés lors,
conclut Wagner, « si la chair était contre I’amour elle serait tournée
contre elle-méme ». Ainsi donc, quand Wagner parlait de se mettre
sous la loi qui comble les désirs, il n’évoquait nullement une vie
de licence et de débauche livrée aux seuls instincts de ’homme,
il envisageait une libération, selon I’Esprit, a la facon d’Augustin
d’Hippone quand il écrivait « Dilige, et quod vis fac (aime et fais ce
que tu veux) ». L’Esprit saint est donc celui grace auquel ’homme
peut répondre au plan divin et vivre selon la seule loi* de 1’amour.

Dans Parsifal, I’Esprit est également mentionné a plusieurs
reprises aux [ et III° actes. Quand Wagner fait dire aux enfants
(Knaben) « La foi* vit, la colombe volette, gracieuse messagere
du Sauveur », il ajoute une nouvelle mission de I’Esprit (symbolisé¢
ici par I’image biblique de la colombe, ¢f. Mc 1, 10; Mt 3, 16 et
aussi Gn 1, 2), a savoir celle du messager porteur de I’action et du
vouloir divins. Par ailleurs, pendant la scéne du Graal, les jeunes
gens (Jiinglinge) chantent également :

36

Le sang et le corps du don saint, I’Esprit d’amour, les changent
en sainte consolation (7rdstung) pour votre réconfort dans le vin
qui vous a été versé et le pain que vous mangez aujourd’hui.

C’est bien I’Esprit qui, d’une part, rend ici possible la présence
eucharistique du Christ sauveur, et, d’autre part, apporte la « sainte
consolation (7rostung) ». Wagner, dans cette scéne, se rapportait
a I’Evangile de Jean ou Jésus annonce la venue de 1’Esprit
« consolateur (parakletos) » (cf- Jn 14, 16.26; 15, 26; 16, 7). Cette
mission de I’Esprit est clairement visée par Wagner puisque Luther
avait traduit parakletos par Troster* (voir la Lutherbibel 1545%).
Enfin, la derniére mention de I’Esprit se place a I’extréme fin du
drame quand « de la coupole descend une colombe blanche qui
s’arréte au-dessus de la téte de Parsifal ». La didascalie de Wagner
s’inspire du prophéte Esaie quand il proclame: « L’Esprit du
Seigneur Dieu est sur moi. Le Seigneur, en effet, a fait de moi un
messie, il m’a envoyé porter joyeux messages aux humiliés, panser
ceux qui ont le ceeur brisé » (Es 61, 1, cité en Lc 4, 18-19). Tel est
bien, désormais, la mission de Parsifal « pour les plus hautes ceuvres
du salut » au service de ses freres et de ceux qui souffrent. Comme
tous les chrétiens baptisés, Parsifal, par 1’onction baptismale
administrée par Gurnemanz a, selon la formule de I’apotre Paul,
«revétu Christ » (Ga 3, 27) et est subrogé dans ses fonctions pour
devenir lui-méme « prétre, prophete et roi » (1 P2, 9).

37

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

S O o 33 n K

W W W W N NN NN D N NN
o)

[US



7. LA TRINITE*

Dans sa Philosophie de la Révélation, Schelling avait remarqué
qu’« a I’époque contemporaine les déductions philosophiques de la
doctrine de la Trinité étaient devenues une mode » et Schopenhauer
lui-méme dans ses Suppléments au Monde avait tenté de « résoudre
le mystere le plus profond du christianisme, celui de la Trinité ».
Il n’est donc pas étonnant que Wagner, a la suite de cette mode,
se soit intéressé a cette question. C’est dans Jésus de Nazareth
que I’on trouve les développements les plus fournis a défaut d’une
formulation appropriée.

Au début du commentaire théologique du projet de drame,
Wagner écrivait:

Dieu est Pére, Fils et Saint-Esprit. Le Pére a engendré (zeuget)
le Fils pour tous les temps, et le Fils a engendré (zeuget) le Pere
du Fils de toute éternité. Ceci est la vie et I’amour, c’est 1a le
Saint-Esprit.

Les mots employés par Wagner étaient, tout a la fois, rigoureu-
sement conformes a I’orthodoxie chrétienne dans la premicre partie
de la formule, et, pour la seconde, en contradiction avec les énoncés
dogmatiques qui parlent bien d’engendrement du Fils par le Pére,
mais évidemment pas de 1’engendrement du Pére par le Fils. La
formulation, propre a faire bondir les théologiens, était d’une rare
maladresse dans son ingénuité.

Pourtant, sans prétendre a la rigueur, Wagner soulevait un pro-
bléme qui avait été lancé en Allemagne par Friedrich Schleiermacher

39

18
19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



~N N L AW N~

o0

10

N = = = = e e e =
S O 00 N N LD AW N —

W N =

S © 0 0 W»u R

L W W W NN NN NN N NN
(@)

W N =

dans son maitre-ouvrage La Cohérence de la foi chrétienne.
Schleiermacher soulignait que les formules traditionnelles des théo-
logies grecque et latine étaient incapables de surmonter les risques
de subordinationisme*. En effet, écrivait Schleiermacher: « Si le
Pére a eu de toute éternité le pouvoir d’engendrer le Fils » et que le
Fils n’a pas ce pouvoir, « le pouvoir du Pére est évidemment plus
grand que celui du Fils » et dans ce cas il ne saurait y avoir égalité
des personnes divines. Or, cette ¢galité est théologiquement néces-
saire pour 1’équilibre et la compréhension de la pensée chrétienne
sur la Trinit¢ comme le souligne Joseph Moingt®: « La formule
“Dieu est amour” définit Dieu comme ’acte d’exister en relation de
I’un a ’autre », relation qui exige une parfaite égalité. C’est pour-
quoi, autant les expressions de Wagner étaient fautives, autant son
intuition était juste. En utilisant le verbe « engendrer », qu’il appli-
quait indifféremment a I’agir du Pére et du Fils, il voulait marquer
sa conviction d’une parfaite égalité ou « le soi n’existe pas sans
I’autre » (Joseph Moingt®). L’Esprit, « manifestation de I’amour
éternel », étant justement, selon Wagner et I’orthodoxie chrétienne,
ce lien qui relie le Pere et le Fils.

Mais Wagner enrichissait son idée par une autre observation tou-
jours relative aux liens unissant les deux personnes divines en notant
que le « Pére et le Fils s’engendrent constamment ». La encore,
I’utilisation du verbe « engendrer (zeugen) » était regrettable mais la
remarque €était pleine de sens. Dans la relation trinitaire, I’amour est
donné sans relache et en totale gratuité. Dans cette relation, Wagner
voyait en I’Esprit saint, qu’il qualifiait de « souffle » (¢f. Jn 3, 8; Ac
2,2), « lamanifestation de I’amour éternel » et le lien qui se déploie
sans cesse entre le Pére et le Fils. Il est frappant de constater que
toutes ces intuitions wagnériennes rejoignent celles de la théologie
des Péres de I’Eglise* et les expressions de la théologie moderne.
Dé¢ja Augustin d’Hippone avait remarqué que 1’Esprit saint n’avait
rien de propre si ce n’est ce lien d’unité entre le Pere et le Fils et,
de nos jours, le jésuite Joseph Moingt®, s’appuyant sur 1’auteur de

40

La Cité de Dieu, peut affirmer que la seule chose que I’Esprit saint
a en propre, c’est « ce rapport d’égalité qu’il maintient entre le Pére
et le Fils par la circulation ininterrompue de 1’amour ». Quant au
luthérien Eberhard Jiingel®, il précise que « le Saint-Esprit est, entre
le Pére et le Fils, la relation entre les relations du Pére et du Fils,
donc la relation des relations et fait que ['unité de 1’étre divin soit
précisément cet événement qui est I’amour méme ». Si le vocabu-
laire wagnérien pouvait préter a sourire, ses intuitions, en revanche,
s’enracinaient dans la théologie la plus ancienne et précédaient les
développements ultérieurs du xx° siecle.

41

AW N =

w

~N O

10
11

12

~
J

14
15
16
17
18

19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



8. UEGLISE*

Dans son Journal, Cosima notait cette réflexion de son mari
qui observait que « ce qui rendait le christianisme aussi suspect
était la possibilité de fonder une Eglise et qu’un étre d’une aussi
sublime douceur que saint Frangois ait di s’humilier et courber la
téte devant elle ». Wagner semblait aussi reprocher aux Eglises la
constitution d’un clergé et avouait, consterné: « J’ai avec le prétre
catholique les mémes difficultés qu’avec le pasteur protestant! »
En effet, s’il était trés sévére a 1’égard de 1’Eglise catholique, il
n’épargnait pas pour autant sa propre communauté ecclésiale.
Certes, il ne doutait pas de la supériorité du protestantisme compris
« comme une protestation contre toute confession au profit de ce
qui fait ’essentiel de la religion », mais il jugeait désastreuses ses
divisions et le despotisme de ses structures représentatives. De fait,
le protestantisme du xi1x° siécle était traversé par le conflit entre
les orthodoxes qui ne voulaient rien changer des formulations du
dogme et qui, pour imposer leurs vues, utilisaient « I’usage le plus
inhumain de la force pour en arriver au contraire de la religion », et
les rationalistes libéraux qui préchaient une religion « matérialiste,
insipide, dépourvue de tout caractere divin » et ne savaient « rien
faire d’autre que de lutter en chaire contre leurs propres doutes et
régler des détails théologiques dans leurs livres ».

Mais les critiques de Wagner a 1’égard de sa propre religion ne
pouvaient gueére se comparer aux invectives dont était gratifiée
I’Eglise catholique. On compte dans le Journal plus d’une centaine
d’entrées qui concernent I'ultramontanisme® et les jésuites dans

43

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

des termes toujours désobligeants, voire hargneux. Cette hostilité
a I’égard du catholicisme se manifesta, notamment, a I’occasion de
deux événements importants de cette époque, a savoir le concile de
Vatican I (1869-1870) et le Kulturkampf* (1871-1887). Les Wagner
se tinrent trés informés des débats en manifestant a chaque occasion
leur enthousiasme ou leur déception.

Wagner avait un certain nombre de griefs a formuler contre
I’Eglise catholique et, en premier lieu, la distance qu’elle aurait
prise avec la foi* des communautés du christianisme primitif et sa
transformation progressive en une « institution d’Etat, employée au
service de la société politique ». Pour Wagner, le trait saillant de
I’Eglise catholique était son « despotisme » puisqu’il n’y avait pour
le chrétien:

[...] qu’a se montrer bien docile envers I’Eglise pour étre
récompensé de sa docilité par une éternité¢ de délices, tandis que
celui qui, dans cette vie éphémére, n’aur[ait] pas obéi a I’Eglise
en ser[ait] puni par des supplices également éternels.

Bref, « I’Eglise considéra que le moyen le plus expédient pour
atteindre son but était la domination sur les empires et les Etats ». La
Réforme protestante tenta de remédier a ces graves dérives puisque
« le premier mouvement de la Réforme ne visait pas a [se séparer]
d’avec 1’Eglise catholique, mais a la renouveler en abolissant les
honteux abus de la curie romaine », en vain déplorait-il puisque la
séparation des Eglises avait abouti a « une grande calamité ».

Wagner avait un autre grief a formuler contre I’Eglise romaine, a
savoir sa corruption pour avoir « attiré en elle le judaisme pour former
ses dogmes ». Dans cette accusation, Wagner visait essentiellement
I’ organisation du judaisme antique. C’est 13, ajoutait-il, que « I’Eglise
tira son aptitude a la domination et a I’exercice du pouvoir ». Wagner
devait cette information a la lecture d’August Friedrich Gfrorer, et
les études historiques contemporaines ont confirmé la réalit¢ du
phénomene de sacerdotalisation 1évitique* ou, en se réappropriant

44

les catégories sacerdotales que le judaisme avait abandonnées a la
suite de la chute du Temple de Jérusalem en I’an 70 de notre ¢re,
I’Eglise, entre les Ir° et 1m° siécles, sépara en toute visibilité les clercs
consacrés des laics écartés de la liturgie. Wagner avait compris la
réalité de cet événement, a savoir la coupure entre les clercs et les
laics dans I’Eglise (séparation issue du judaisme antique), et son
importance dans la vie ecclésiale pour les siécles a venir puisqu’elle
subsiste encore de nos jours dans le catholicisme. Mais en étendant
la critique a la formation des dogmes* chrétiens, il se méprenait
grandement et faussait la vérité¢ du christianisme, religion adossée
(« greffée » disait Paul de Tarse en Rm 11, 17) sur la religion qui la
précédait.

A la suite de ces observations, on serait tenté de donner raison a
Udo Bermbach pour qui la religion de Wagner serait « sans Eglise ».
I est cohérent de soutenir que ses invectives contre I’Eglise catho-
lique et ses critiques a I’égard des organisations protestantes
concourent a donner I’image d’un Wagner résolument non confes-
sionnel. Pourtant, Wagner fréquentait le temple, de fagon occasion-
nelle il est vrai, était soucieux de la transmission de la foi et de la vie
sacramentelle dans 1’Eglise. De plus, il était conscient de la néces-
sité pour le croyant de « participer dans une communauté de foi
(Gemeinde) au culte dominical (Gottesdienst) » puisque le Christ
«vit en nous (lebt in uns) » communautairement comme le procla-
ment les Jeunes gens dans la scéne du Graal de Parsifal. Au siécle
suivant, Dietrich Bonhoffer®, tout comme Wagner, estimera que
« le Christ est existant comme communauté ». Mais Wagner n’avait
pas suffisamment compris que 1I’encadrement ecclésial protége le
chrétien d’une fausse intériorité, d’une prétendue mystique mal
contrdlée. Or, les expressions de Wagner mettant en avant « le Dieu
intérieur », 1’« union avec le Christ », ou cherchant a « se confor-
mer au Christ » a la facon des auteurs de la mystique rhénane qu’il
lisait régulierement comme Tauler ou Maitre Eckhart, certes loin
d’étre erronées (quoique certaines propositions d’Eckhart fussent

45

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



~N N L AW N~

o0

10

N = = = = e e e =
S O 00 N N LD AW N —

W N =

S © 0 0 W»u R

L W W W NN NN NN N NN
(@)

W N =

condamnées en 1329), sont potentiellement dangereuses si 1’objec-
tivité ecclésiale ne vient pas contrdler la subjectivité du spirituel.
Wagner en était un peu conscient qui, en parlant du clergé et des
Eglises, avouait, désabusé: « Comment faire dans cette situation
pour ne pas jeter le bébé avec I’eau de la baignoire ? »

46

9. LES DOGMES*

Selon Walter Kasper® « il est remarquable que le terme de
dogme n’ait joué aucun réle notable dans les différents conciles
avant Vatican I » (1869-70). A sa suite, Michael Seewald® estime
qu’avant Pie IX, le terme « dogme » désignait « non pas ['unité
d’une vérité de foi révélée par Dieu », mais plutot « telle ou telle
doctrine confessionnelle dont la détermination n’était pas précise »
et, par conséquent, dont le « degré précis de contrainte » n’était
pas spécifié. Il faut avoir cette réalité en téte pour mieux juger la
position wagnérienne sur les dogmes. A son époque, ils n’avaient
pas, tant chez les catholiques que chez les protestants, le sens qu’ils
ont aujourd’hui.

C’est pourquoi il faut tempérer la violente diatribe prononcée
par Wagner devant le Vaterlandsverein de Dresde en juin 1848 ou
il pronait « I’accomplissement de la pure doctrine du Christ cachée
jalousement derri¢re 1’étalage de dogmes inventés un jour pour
enserrer le monde grossier des naifs barbares ». En 1864 dans Sur
I’Etat et la religion, il était déja beaucoup plus nuancé et voyait dans
le dogme « la signification essentielle de la religion ». Ce qu’il y a
d’« incomparable dans le dogme », écrivait-il, c’est qu’il s’exprime
« de fagon positive » et permet « de décrire 1I’autre monde, inconnu
auparavant », alors que la philosophie ne parvient a le saisir « que
sous une forme négative ». Ce dogme, « représentation du divin »
et « source de félicités indicibles », ne peut étre compris par le
peuple, écrivait Wagner, que par « une sorte d’allégorie, comme une
traduction de ce qui est inexprimable ». Il ajoutait: « On essaye, dans

47

18
19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

cette sainte allégorie, de mettre le mystere de la révélation divine
a la portée de la représentation profane », a la condition de bien
considérer qu’il ne s’agit que d’« une représentation essentiellement
faussée » de cette révélation. En d’autres termes, le dogme, pour
le Wagner de 1864, représentait ce qu’il y a d’accessible au
peuple: une représentation certes tronquée, mais irremplagable.
Soulignant la difficulté¢ de rédiger le dogme et les imperfections
qui en résultaient, Wagner notait les dangers qui menagaient toute
construction dogmatique. En effet, « la nécessité impérieuse de la
défendre et de la rendre intelligible conduit a une altération de la
religion elle-méme » car I’Eglise se voyait ainsi dans la nécessité de
demander I’intervention de 1’Etat. Placée sous la protection du bras
séculier, elle tombait au rang d’une institution seulement utile aux
intéréts du pouvoir politique.

Seize années plus tard, le ton était sensiblement différent. C’est
que les Eglises avaient durci leurs discours, tant du coté réformé ou
les instances officielles du protestantisme allemand pratiquaient une
politique de sanction, que du co6té catholique avec le Syllabus* de
I’encyclique Quanta cura (1864), et surtout les enseignements du
concile de Vatican I (1870) pour lequel « le sens des dogmes, pré-
sentés par I’Eglise une fois pour toutes, devait étre conservé a perpé-
tuité ». Pour le concile, le dogme dans sa formulation était I’expres-
sion fidele, exacte et définitive du dépot de la foi*. Dans ce contexte,
Wagner dans Religion et art (1880) considérait désormais que la
religion devient « artificielle quand elle se voit forcée de continuer a
¢laborer ses dogmes en une masse de plus en plus grande de choses
incroyables imposées 4 la crédulité des hommes ». En effet, I’Eglise
catholique avait produit deux dogmes considérés par elle comme
essentiels, a savoir I’Immaculée Conception* (1854) et 1’infailli-
bilité pontificale* (1870). Wagner condamnait cette inflation, mais
considérait toujours que « I’ceuvre la plus féconde dans la religion
consistait dans I’invention d’allégories mythiques avec lesquelles le
peuple, par le canal de la foi, pouvait étre amené a comprendre les

48

énoncés de la vérité de la religion ». Wagner situait donc les dogmes
a 'intérieur d’un concept englobant de la vérité. Ils ne sont que des
propositions, indispensables certes, mais insusceptibles d’aller au
ceeur de la révélation divine, comme le soulignent aujourd’hui des
théologiens catholiques comme Karl Rahner® ou Michael Seewald®.
Ce dernier précise que le dogme « se présente a 1’esprit humain
comme une proposition limitée qui, certes, renvoie a Dieu, mais ne
peut jamais le saisir de maniére définitive ». On peut soutenir qu’a
la différence des théologiens catholiques et conservateurs protes-
tants de son temps, Wagner était beaucoup plus proche de la théo-
logie contemporaine et aussi des grands maitres de la scolastique™
médiévale (Albert le Grand, Bonaventure, Thomas d’Aquin) pour
lesquels un article de foi n’était qu’un chemin menant a la vérité
divine. Dans Religion et art, constatant que « pocte-artiste » était
le « seul prétre qui n’ait jamais menti », il estimait désormais que
I’art pouvait « montrer la vérité idéale des allégories [dogmes] »,
puisque I’art et la « sainte musique » étaient capables d’enseigner
« & I’humanité avide de rédemption* un langage nouveau suscep-
tible d’exprimer 1’infini avec une certitude indiscutable » (cf. entrée
« L’art chemin vers Dieu » p. 109s).

49

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



10. LES SACREMENTS*

Luther s’est exprimé sur les sacrements dans les trois Sermons de
1519 et dans Le Prélude sur la captivité babylonienne de I’Eglise de
1520 et, selon lui, on ne peut parler de sacrement que si cette « réa-
lité sainte » a été « divinement instituée par le Christ ». C’est pour-
quoi il ne retint comme sacrement que le baptéme* et la céne* apres
avoir longuement hésité pour ce qui est de la pénitence. A sa suite,
I’Apologie* de la Confession d’Augsbourg™® appelle sacrement « les
rites qui font I’objet d’'un commandement de Dieu et auxquels est
jointe la promesse* de la grace* ». Dans chacun des trois Sermons,
Luther dégageait les trois composantes du sacrement puisqu’il faut,
dans chacun d’entre eux, distinguer le signe, a savoir le rite prescrit
par I’Eglise et notamment les éléments visibles que sont ’eau pour
le baptéme, le pain et le vin pour la céne, la signification, c’est-a-
dire la réalit¢ du Royaume qui a pour conséquence la « mort au
péché » (Rm 6, 1-11) du croyant, et enfin la confiance dans la pro-
messe divine c¢’est-a-dire la foi*. C’est pourquoi la célébration du
rite seul, en 1’absence de la foi et d’une vie ou I’on meurt au péché,
n’est pas salutaire. Pour que le rite soit signe du salut « Dieu exige
la foi propre de chacun ».

Wagner, lui aussi, ne retenait que les deux sacrements du baptéme
et de la céne. A la suite de la Réforme, il estimait que le sacrement
ne saurait étre salutaire sans la foi, c’est ce qui explique qu’il pou-
vait nier la validité du baptéme d’un Heinrich Heine par exemple.
Cette théologie est trés explicite dans Parsifal ou, au III° acte, le
héros éponyme baptise Kundry. Apres avoir « versé de 1’eau sur sa

51

18
19

[\
w NN = O

S O 00 N N W A~

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

téte », il lui prescrit: « Regois le baptéme et crois au Rédempteur. »
« Recois le baptéme », c’est la grace, le don gratuit et immérité de
Dieu, « crois au Rédempteur », c’est la foi sans laquelle il n’y a pas
de sacrement. Wagner retenait ici les composantes sacramentelles de
Luther: I’¢1ément visible (I’eau), la signification (le don de Dieu) et
la foi (la confiance et ’adhésion au Dieu sauveur). Dans la ligne de
cette théologie, Wagner était soucieux de la pratique sacramentaire
dans la vie chrétienne et s’irritait de ce que son amie Malwida von
Meysenbug « se rebellat contre le baptéme », attitude qu’il jugeait
indéfendable « quand on était né dans la communauté chrétienne ».

En revanche, Wagner semble avoir ét¢ moins assidu a la ceéne
protestante. Dans ses mémoires (Mein Leben), il confiait « qu’il
n’avait plus jamais communié » depuis sa confirmation (en 1827)
« craignant ne plus éprouver les sentiments de la premiére heure ».
I s’en justifiait aupres de Louis II de Bavicre en précisant que cela
« lui avait été possible parce que les protestants n’en reconnaissent
pas ’obligation ». Or, le Journal de Cosima dément quelque peu
cette allégation puisque I’on voit Wagner participer au culte de temps
a autre et aussi parce qu’il jugeait trés séverement les conceptions
déviantes d’Huldrych Zwingli dans sa controverse avec Luther
au sujet de la céne. Wagner, par ailleurs, communia lors de son
mariage avec Cosima et fut si ému par ces « paroles indiciblement
émouvantes: “car ceci est mon corps” », qu’il en fit part, plus tard,
a Friedrich Nietzsche, lequel, si I’on en croit ses carnets, en fut
scandalisé.

Par ailleurs, au I acte de Parsifal, séquence qui nous semble
unique dans toute I’histoire du théatre lyrique, Wagner ne recula
pas devant la gageure qu’il y avait a représenter I’action eucharis-
tique sur une scéne d’opéra. Sur cette question les avis semblent
diverger. Certains y voient une scéne « anti-chrétienne » (Robert
Gutman), d’autres des éléments « nullement porteurs de contenus
religieux » (Udo Bermbach) et quelques-uns méme y devinent
«une paraphrase du rite de I’eucharistie catholique » (Serge Gut),

52

mais on ne semble guére I’interpréter comme la représentation de
la céne luthérienne. Certes, la scéne du Graal de Parsifal ne sau-
rait étre, stricto sensu, une cérémonie liturgique normée pratiquée
aujourd’hui dans les Eglises catholique romaine et luthérienne
puisqu’il y manque certains éléments liturgiques comme le kyrie,
le credo (Glaubensbekenntnis), le sanctus ou I’ Agnus Dei. Pourtant
nous n’hésitons pas a soutenir que Wagner a présenté dans Parsifal
les constituants essentiels de ’action eucharistique a savoir: « le
rapport aux fréres qui participent au repas du Seigneur, les paroles de
I’institution regues de Jésus et le discernement du corps du Christ »
(Louis-Marie Chauvet®). Ces éléments sont ordonnés par Paul dans
les trois sections du texte relatif a I’eucharistie de sa Premicre lettre
aux Corinthiens (1 Co 11, 17-29). Dans les versets 17 a 22, en effet,
Paul présente le « repas du Seigneur* » comme un repas fraternel
et s’indigne des divisions entre fréres. Dans les versets 23 a 25,
il rapporte « ce qu’il a recu du Seigneur », a savoir les paroles du
Christ lors du dernier repas et qualifie 1’eucharistie de mémorial*
puisqu’« est annoncée la mort du Seigneur jusqu’a ce qu’il vienne »
(v. 26). Enfin, dans les versets 27 a 29, il insiste sur le but de I’action
eucharistique qui est la constitution du « corps du Christ » en corps
ecclésial. Ces trois ¢léments fondamentaux sont repris dans la scéne
du Graal du I* acte de Parsifal. 11 s’agit bien d’un repas fraternel,
un « repas d’amour », ou le pain et le vin sont partagés, repas qui
a aussi pour objet de surmonter la crise que vit la communauté de
Montsalvat. Les paroles de I’institution eucharistique sont restituées
en se fondant sur le texte des évangiles synoptiques™ : « Prenez mon
corps, prenez mon sang » (Mt 26, 27; Mc, 14, 22; Lc 22, 19) et
Wagner qualifie expressément ce récit de mémorial en reprenant la
formule de Luc et de Paul: « Faites ceci en mémoire de moi » (Lc
22,19; 1 Co 11, 24), tout en attestant la présence du Seigneur au
milieu des siens puisque « le corps que [le Christ] a offert pour notre
expiation vit en nous par sa mort ». Ce repas, enfin, par le biais du
choral qui symbolise I’esprit de solidarité et qui crée la communauté

53

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

chrétienne, a pour but le raffermissement du corps des chevaliers
« pour accomplir les ceuvres du Sauveur », ¢’est-a-dire soulager les
détresses et protéger les faibles. C’est 1a ou se situe le sacrifice* (ou
I’offrande) de I’action eucharistique (dont parle Paul en Rm 12, 1),
dans ’entraide communautaire des chevaliers et leur combat pour
la justice. Cette présentation peut étre regue aujourd’hui par les
Eglises catholique et luthérienne puisqu’elles ont signé en 1978 un
accord cecuménique intitulé « Le repas du Seigneur* », ou, malgré
des différences qui subsistent, elles affichent « une compréhension
commune » de 1’eucharistie « sans adopter la terminologie concep-
tuelle de la transsubstantiation® ». Wagner, en illustrant 1I’impor-
tance que revét ce sacrement pour le christianisme (sacrement « qui
fait I’Eglise » selon la formule d’Henri de Lubac®), a présenté, dans
Parsifal, une action eucharistique authentique comme 1’entendent,
d’un commun accord, catholiques et luthériens.

54

11. LA JUSTIFICATION PAR LA FOI*

Le luthéranisme se structure autour de I’autorité de ’Ecriture*
et du dogme de la justification par la foi*. Le substantif « justifica-
tion » traduit le terme grec dikaiosune rencontré quatre-vingt-douze
fois dans le Nouveau Testament (dont cinquante-neuf dans le cor-
pus paulinien). Ce mot appartient au registre juridique et évoque
I’image d’un acquittement devant le tribunal de Dieu. Luther, se
fondant sur le verset fondamental de Paul « I’homme est justifié par
la foi, indépendamment des ceuvres de la loi » (Rm 3, 28), a affirmé
que ce n’est pas par ses actes que I’homme peut se présenter devant
Dieu et étre sauvé, mais c’est Dieu, lui-méme, qui pardonne et
considére comme juste celui qui, dans la foi, est uni au Christ. Tout
naturellement, le théme fut repris dans la Confession d’Augsbourg*
dans son article IV qui précise que « les hommes ne peuvent étre
justifiés devant Dieu par leurs propres forces, mérites ou ceuvres,
mais qu’ils sont justifiés gratuitement a cause du Christ par la foi
[...]. C’est cette foi que Dieu compte comme justice devant lui. » Si
le theme est essentiel pour le luthéranisme, il est loin d’étre absent
de la théologie catholique puisque le concile de Trente, dans sa VI®
session, consacra un décret sur la justification (1547). Bien plus, le
dogme a été réaffirmé de nos jours dans la Déclaration commune
de I’Eglise catholique romaine et de la Fédération luthérienne mon-
diale sur La doctrine de la justification (1999). Catholiques et luthé-
riens confessent ensemble que « c’est seulement par la grace*, par
le moyen de la foi en I’action salvifique du Christ, et non sur la base
de notre mérite, que nous sommes acceptés par Dieu ». Par ailleurs,

55

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

les deux confessions affirment que la justification est « la pierre de
touche de la foi chrétienne » et non « une partie de I’enseignement
chrétien ». Autrement dit, on ne saurait étre chrétien sans confesser
et vivre la justification par la foi.

Wagner connaissait-il la doctrine de la justification et 1’a-t-il
illustrée dans ses ceuvres ? La réponse est d’autant moins douteuse
que Parsifal parait étre I’illustration parfaite du dogme. Bien plus,
le drame wagnérien nous semble méme centré sur la justification.
C’est ce qui ressort tout d’abord du texte de présentation du prélude
rédigé a I’intention de Louis II, ou Wagner expose le theme musi-
cal de la foi* par ces mots: « Promesse* de rédemption par la foi
(Verheissung* der Erlosung durch den Glauben).» Mais Wagner
écrivait Erlosung (« rédemption ») et non Rechtfertigung (« justifi-
cation »), terme technique employ¢ par les luthériens pour parler de
la justification. Wagner visait-il une autre notion? En réalité, « les
catholiques appellent spontanément rédemption™ ce que les protes-
tants désignent comme le centre de perspective de la justification »
(Bernard Sesboii¢®) et tout naturellement le théologien catholique
Hans Kiing®, quand il s’efforce de définir le message de Parsifal,
s’exprime ainsi: « Rédemption par la foi (Erlosung durch den
Glauben), c’est, selon Wagner, ce que démontre Parsifal. » Wagner,
s’adressant au catholique Louis II, utilisait les mots de la confession
de son interlocuteur afin d’étre mieux compris. Ce qui démontre,
a la fois, I’'importance du theme chez Wagner, et les nuances qu’il
¢tait capable de maitriser.

Le théme de la justification parcourt toute 1’ceuvre et se vérifie dans
les postures adoptées par les personnages, en particulier par Amfortas,
une des figures emblématiques du drame. En effet, Amfortas ne croit
pas que le salut* puisse étre recu gratuitement du Seigneur. Il croit
plutdt & ses mérites personnels. C’est pourquoi il s’inflige « péni-
tence (Biissung) » sur pénitence et se désole de ne parvenir a aucun
apaisement. Les chevaliers ont beau lui rappeler la « promesse
(Verheissung)* », a savoir celle de la justification, et I’exhorter a

56

mettre sa confiance dans 1’Esprit « consolateur (7rdster)* », Amfortas
ne veut ’entendre et ne cherche, comme « unique grace (Einz’ge
Gnade) », qu’a s’engloutir dans le néant. Son erreur est de nature
pélagianiste®, hérésie qui nie la nécessité de la grace™* pour obtenir
le salut*. Le Dieu d’Amfortas n’est pas celui du christianisme, Celui
«qui vient » (Ap 1, 4) pour proposer sa vie aux créatures, mais un
Dieu « fantoche », obtenu par la force, obéissant au seul vouloir de
I’homme « comme s’il ne voulait rien recevoir de Dieu comme un
don, comme si Dieu devait étre a son service » (Luther, Le Grand
catéchisme™). C’est pourquoi, toujours dans le texte de présentation
rédigé a I’intention de Louis II, Wagner insistait sur I’enjeu du drame:
« Amfortas, le coupable gardien du sanctuaire, sera-t-il délivré des
souffrances qui rongent son &me ? Une fois encore, nous entendons la
promesse (Verheissung), et nous espérons. »

Est-ce a dire que pour étre chrétien il suffirait de croire a la
promesse de justification, et de s’abstenir de toute action dans le
monde ? Wagner était loin de le penser, fidele 1a aussi a la doctrine
luthérienne qui enseigne que « les bonnes ceuvres doivent nécessai-
rement suivre la foi » (Apologie* de la Confession d’Augsbourg™).
C’est la lecon qui ressort du passage de Parsifal communément
appelé I’enchantement du Vendredi saint (voir entrée « Vendredi
saint » p. 75s). Tout « comme Dieu dans sa divine miséricorde
eut piti¢ de I’homme et souffrit pour lui », écrit Wagner, il s’en-
suit que « I’homme désormais prend soin de la création ». Ce ne
sont pas les ceuvres humaines qui suscitent le salut de Dieu, mais,
au contraire, c’est la miséricorde de Dieu qui provoque les ceuvres
humaines. Pour Wagner, comme pour le luthéranisme, les bonnes
ceuvres — absolument nécessaires — ne sont pas la cause, mais la
conséquence de la justification. Selon Wagner, ’homme ne saurait
rester passif et indifférent au mal qui se manifeste dans le monde.
Bien au contraire, il croyait « a la nécessité et a la possibilité de la
régénération » de ce monde, et se « dévouait a la réaliser de toutes
[les] fagons », in A quoi sert cette connaissance ? (1881).

57

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



12. LA PROMESSE*

La promesse est I’un des themes essentiels du luthéranisme. Elle
est au fondement de la distinction entre I’Ancien et le Nouveau
Testament et constitue la source et le contenu de 1’espérance
chrétienne. Tout en lui reprochant de ne faire aucune distinction
entre les deux Testaments, Luther, dans Du serf arbitre, objectait
a Frasme que «le Nouveau Testament contient essentiellement
des promesses, tandis que 1’Ancien contient avant tout des lois et
des menaces », affirmation reprise par Philip Melanchthon dans
I’Apologie* de la Confession d’Augsbourg®. Mais en quoi consiste
cette promesse et de quoi parle-t-on au juste? L’Apologie répond
que I’Ecriture* est composée de deux parties, I’une est « la Loi* qui
montre, dénonce et condamne les péchés », I’autre est « I’Evangile*,
c’est-a-dire la promesse de la grace® qui est accordée en Christ ».
Pour les luthériens, il s’agit des deux ceuvres principales que Dieu
accomplit pour les hommes, « frapper de terreur », d’une part, et,
ensuite, « justifier et vivifier » ceux qui croient en la promesse de
la vie en Christ, comme 1’explique 1’Apologie: « Les préceptes
humilient les orgueilleux par leurs exigences, les promesses relévent
les humiliés par leurs assurances de pardon ».

De nos jours, Gerhard Ebeling® rappelle que « 1’Evangile est
I’accomplissement de la loi. Ou il n’y a pas de péché, le pardon
des péchés ne peut pas étre annoncé. » Par ailleurs, la promesse
est, de maniére fondamentale, regue dans la foi comme le précise
1’Apologie: « La foi ne signifie pas une connaissance, elle est bien

59

18
19

[\
w NN = O

S O 00 N N W A~

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

celle qui donne son assentiment a la promesse. » C’est la raison
pour laquelle « tous les saints ont été justifiés par la foi en cette
promesse ». Pour le luthéranisme, Evangile, promesse et foi forment
donc un ensemble théologiquement indissociable.

Mais Luther donnait une autre signification — complémentaire —
a la promesse. Dans La Captivité babylonienne, il assurait que
«peut étre considéré comme sacrements® tout ce a quoi une
promesse divine a été adjointe » et comptait parmi eux la pricre, la
Parole et la croix. Toutefois, a la fin de son traité, il ne retenait que
« deux sacrements dans 1’Eglise de Dieu, le baptéme et la céne »
en ajoutant, toujours dans La Captivité babylonienne, que « c’est la
foi elle-méme qui [confere] toute leur efficacité aux sacrements, ce
n’est pas I’opération ».

Dans sa traduction de la Bible (cf. Lutherbibel*), Luther avait
traduit les cinquante-trois occurrences du mot grec épaggelia
(« promesse ») relevées dans le Nouveau Testament (dont vingt-six
dans le corpus paulinien) par le substantif Verheissung®, mot
polysémique en allemand et moins usuel que les mots Versprechen
ou Zusage. L’emploi du méme mot par Wagner (avec la forme
verbale verheissen) dans Parsifal a donc une signification précise
que I’on doit rapprocher de I’acception luthérienne.

Wagner utilisait le mot Verheissung, tout d’abord, dans le com-
mentaire du prélude de Parsifal qu’il rédigea a I’intention de
Louis II en novembre 1880. Le mot revient a trois reprises dans
cette notule. En premier lieu, pour commenter le deuxiéme théme
du prélude (la foi), Wagner écrit « promesse de la rédemption par
la foi », et ensuite « a la promesse renouvelée, la foi répond ». Il
s’agit la, trés expressément, de la promesse de la justification par
la foi*, theme central du luthéranisme (voir entrée « Justification
par la foi»p.55). Le fait que Wagner parle de «rédemption
(Erlosung) » et non de « justification (Rechtvertigung)» ne doit
pas étre mal interprété puisque Wagner s’adresse au catholique bien
informé théologiquement qu’était Louis II, et que « les catholiques

60

appellent rédemption™ ce que les protestants désignent comme jus-
tification » (Bernard Sesboii¢®). Pour Wagner, la promesse est tres
clairement celle de I’Evangile* et du salut*. Le mot revient une der-
nicre fois a la fin du commentaire: « Nous entendons une dernicre
fois la promesse et espérons », comme pour signifier le manque de
confiance d’Amfortas en la promesse divine de salut.

Dans le livret, la promesse est deux fois indiquée, sous une forme
verbale, a des moments décisifs, et, en premier lieu, a la suite du
monologue désespéré d’Amfortas au I acte. En effet, les garcons
(Knaben) et jeunes gens (Jiinglige) lui rappellent 1’engagement
divin: « Attends celui que j’ai choisi » avant que les chevaliers lui
ordonnent « c’est ce qui t’a été promis (so ward es dir verhiessen),
attends dans la consolation ». En d’autres termes, sont ici signifiées
les déficiences d’ Amfortas qui ne croit pas en la promesse divine de
salut inconditionnel. Il pense pouvoir arracher ce salut par ses péni-
tences et ses souffrances surajoutées. Les chevaliers lui rappellent
seulement qu’il suffit d’avoir confiance (foi) dans la Parole divine
et d’y puiser la « consolation (7réstung)* », I’un des rdles théolo-
giques de I’Esprit saint.

Le second moment est celui du baptéme* de Parsifal ou
Gurnemanz, dans une phrase identique a celle des chevaliers au I
acte, s’exprime ainsi: « C’est ce qui nous a ét¢ promis (so ward
es uns verhiessen) ». Gurnemanz veut ainsi authentifier, a la fois,
le caractére baptismal de la scéne (« est sacrement tout ce a quoi
une promesse divine a été adjointe » selon Luther), et rappeler que
ce n’est pas le héros qui sauve, mais Dieu seul. Le chrétien se voit
offert le salut, ¢’est-a-dire la plénitude de la vie divine, a la condition
de mettre sa confiance (foi*) dans cette promesse.

61

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



13. LA CROIX* DU CHRIST

Depuis I’étude de Walter von Lowenich® (Luthers theologia cru-
cis, 1929), il est convenu de parler d’une « théologie de la croix »
chez Martin Luther. Cette théologie n’est pas uniquement une
réflexion sur I’ceuvre salutaire réalisée par le Christ, ni une exhorta-
tion a suivre le Christ dans la souffrance, mais essentiellement une
purification de I’idée que I’humain se fait de Dieu. Dans la plupart
des religions traditionnelles, et aussi — ce que dénongait Wagner —
dans le christianisme du x1x© siécle, le fid¢le a naturellement 1’idée
d’un Dieu Tout-Puissant, glorieux, dominant le monde, un Dieu
de terreur exigeant I’obéissance et la soumission du croyant. Or la
croix détruit cette image car elle présente un Dieu humili¢, anéanti,
subissant les outrages de ses tortionnaires. En parlant de théologie
de la croix Luther voulait écarter toute théologie qui eut fait I’éco-
nomie de la croix et exposer comment Dieu se révele par la croix
de Jésus puisque « Dieu lui-méme s’est humilié afin de devenir
connaissable », brisant ainsi ce que Joseph Moingt® a appelé « le
bien connu de Dieu » des religions traditionnelles.

Wagner était conscient de I’importance de la croix pour le chré-
tien. Il est méme possible de parler d’une dévotion wagnérienne pour
la croix du Christ. Ainsi, au soir de sa vie, lors de son dernier séjour
a Venise, il allait visiter 1’église de San Rocco pour y « contempler
longuement la crucifixion » de Sebastiano Ricci. « La seule chose
qui puisse exercer une influence, disait-il un an avant sa mort, c’est
le sang du Christ coulant le long du bois de la croix. » Dans la croix,
Wagner voyait la réalité de I’incarnation®* du Christ avec un corps

63

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12

-
J

14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W W W N NN NN N NN
WD = O O 00 3 N Bk

W

humain réel, et non pas «un principe plutdét qu’une personne »
(Fabrice Malkani). Il s’opposait ainsi tant aux gnostiques* comme
Marcion pour qui le corps de Jésus était « fantomatique (phan-
tasma) », qu’aux docétes* comme Schopenhauer qui prétendait que
Jésus-Christ n’avait eu « qu’un simulacre de corps (Scheinleib) ».
Mais la croix était aussi pour Wagner I’image de « ’humanité souf-
frante », exprimant la solidarité du Christ avec tous les hommes et la
possibilité d’une régénération qui pourrait se concevoir tel « un sou-
pir né de la plus profonde piti¢, comme nous 1’avons jadis entendu
du haut de la croix du Golgotha ». Aujourd’hui le théologien jésuite
Michel Fédou®, lui aussi, met 1’accent sur « le fait que Jésus soit
mort sur la croix signifie la proximité de Dieu avec I’humanité souf-
frante ». L’insistance de Wagner sur les souffrances du Christ n’était
pas dictée par un quelconque dolorisme, mais par la conviction que
Jésus sur la croix était le « reflet (4bbild) » du Pére, non pas le Dieu
« tout-puissant (allmdchtiger) », mais le Dieu « tout-souffrant (a//-
dulder) » qui fait alliance avec les hommes, pour lequel la croix
est un « événement dans 1’étre méme de sa Personne » (Reinhard
Schwarz®). 1l voyait dans la croix non pas seulement I’invitation a
surmonter les épreuves, mais un exposé sur Dieu, une manicre de le
comprendre et de le trouver.

Plus encore, la croix, pour Wagner, ne révele pas seulement ce
qu’est Dieu, son « abaissement (Demiitigung) » et sa souffrance,
elle apporte aussi le salut, angoisse de tous les héros wagnériens,
puisqu’un « étre divin sans péché (Siindenlos) se chargea lui-méme
de la somme énorme des péchés de toute cette existence et la racheta
par sa mort douloureuse ». Mais la croix est également la preuve
que « la communion avec Jésus fonde 1’espérance d’une partici-
pation a la vie nouvelle d’'une communion avec Dieu » (Wolfhart
Pannenberg®). C’est pourquoi Wagner écrivait dans Religion et art,
a chaque fois que se manifeste le mal radical, que ce soit « dans
la violence des éléments primordiaux », c’est-a-dire dans ce mal
qui frappe I’homme en dehors de I’exercice de sa liberté, dans « le

64

ver que nous écrasons sans y faire attention », c’est-a-dire dans ce
mal « innocent » commis par I’homme indépendamment de toute
volonté de nuire, et a chaque fois que « nous éprouvons I’immense
sentiment tragique de ['univers terrestre », il n’est d’autre issue que
de « fixer nos regards sur le Sauveur crucifi¢, comme sur notre der-
nier refuge ». L’homme ne peut se libérer de I’immense détresse qui
I’étreint qu’en contemplant la croix de Jésus qui montre jusqu’ou
« I’amour de Dieu est capable d’aller pour chercher I’homme »
(Bernard Sesbolié®). Pour Wagner, ainsi qu’il I’écrivait a Hans von
Wolzogen, « savoir qu’il y eut un Rédempteur qui souffrit pour lui,
reste le bien supréme pour ’homme ».

65

[UN

w

10
11

12

-
J

14

15
16
17
18

19

[\
AW O = O

W W NN NN NN NN
S O 0 9 N WD

(S]
[US

w o



14. LE PECHE ET LA CULPABILITE

Le péché et la culpabilité sont parmi les themes essentiels de
la pensée religieuse de Wagner. Ces thémes sont au centre de
Parsifal et trouvent leur expression dans plusieurs personnages
dont Amfortas, qui ne cesse de se lamenter et de se déclarer « seul
pécheur parmi tous », Kundry qui « de toute éternité attend le
Sauveur » et Klingsor enfin, accablé d’étre « impuissant a tuer en
lui le péché ». Le théme semble moins compréhensible quand on le
relie au personnage de Parsifal qui, lui aussi, tant au II° acte qu’au
I1I¢, se déclare coupable et pécheur. En effet, au II° acte, juste apres le
baiser de Kundry, le héros confesse un « désir coupable » et implore
la miséricorde du Seigneur: « Comment, pécheur, puis-je expier
ma faute? » Au III° acte, aprés I’exposé de Gurnemanz décrivant
I’état de décrépitude de la communauté de Montsalvat, Parsifal,
prenant sur lui la responsabilité de la débacle, s’accuse de tous les
péchés: « Et, c’est moi, c’est moi 1’auteur de tant de maux! Ha,
quel péché, quel sacrilége inique pése de toute éternité sur ma téte
insensée ! ». Serait-ce seulement une posture et comment expliquer
cette auto-accusation ?

Déja au II° acte, les manifestations de contrition du héros sem-
blaient excessives, car s’il avait été tenté il n’avait pas succombg.
Mais, au III° acte, on comprend moins encore. Voila un garcon,
certes un peu benét, mais méritant qui restitue la lance sacrée perdue
par la faute d’un roi imprudent et présomptueux, et qui a affronté
mille périls pour parvenir jusqu’a Montsalvat sans se servir de cette
lance. Pourquoi fallait-il qu’il se déclarat coupable et de quoi au

67

AW N =

w

18

N =
S O

W N =

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

juste? Les commentateurs s’en étonnent et cherchent des explica-
tions plus ou moins convaincantes. On nage en pleine confusion et
I’on aurait tendance a ne pas prendre en compte ces passages et a les
considérer comme superflus.

Mais les questions du péché et de la culpabilité ont travaillé treés
tot Wagner depuis son Tannhduser, ou le héros s’exclame: « Hélas,
le poids de mes péchés m’oppresse, je ne puis les supporter plus
longtemps », jusqu’a la fin de sa vie et notamment dans ce texte
fondamental qu’est Religion et art quand, réfléchissant sur la
« notion de péché », il écrivait:

La reconnaissance de la culpabilité de I’étre humain est restée
une énigme pour les soi-disant esprits libres, qui ne croient
pouvoir concéder aux Eglises le droit de prononcer des péchés,
alors que c’est précisément cette doctrine de la faute qui explique
I’effroyable cours de I’histoire.

Pour lui la décadence des sociétés — a laquelle il voulait porter
remede — avait pour cause la perte du sens du péché dans les
sociétés modernes. C’est pourquoi on ne saurait prendre a la légere
la question de la culpabilité de Parsifal qui s’éclaire a la lumicre de
la théologie luthérienne.

Luther, en effet,n’a jamais cessé de souligner laréalité etI’ampleur
du péché dont I’homme ne saurait connaitre la profondeur a moins
d’étre éclairé par Dieu. L’étre humain est victime d’une fé€lure
radicale qui est la source de ses actes pécheurs. Il ne faut pas limiter
le péché aux actes que I’on confesse, mais y voir aussi la corruption
radicale de I’humain. Pourquoi cette concentration luthérienne sur la
déchéance de I’homme ? Pour deux raisons principales: la premiere
réside dans le fait que I’humain ne saurait se prévaloir de ses
propres mérites, de sa propre justice devant celle de Dieu a I’instar
du pharisien de la parabole (Lc 18, 11-12). La seconde trouve son
explication dans le don absolu de Dieu (la grace*) que la théologie
luthérienne traduit par le dogme de la justification par la foi*. Dieu

68

ne sauve pas seulement les justes, car il n’en existe pas, tous les
hommes sont pécheurs et en méme temps justifiés, pardonnés,
a la condition que, par la foi, ils en reconnaissent le besoin. S’ils
manifestent cette confiance dans la promesse divine, il n’est pas
tenu compte de leurs fautes et Dieu peut exercer sa miséricorde.
Mais, pour Luther, le pardon n’est jamais définitivement acquis, il
faut toujours se mettre en état de le recevoir. C’est « un événement
qui ne devient jamais possession » (Gerhard Ebeling®). Dieu fait
a ’homme ce cadeau du pardon, mais, comme tout cadeau, il faut
Iaccueillir et, en plus, il faut qu’il soit utile. En se présentant a
Dieu comme « parfait », n’ayant besoin de rien, le pharisien de la
parabole ne peut accueillir ce don. Comme le dit admirablement
Charles Péguy, « les pharisiens ne présentent pas cette entrée a la
grace™® qu’est essentiellement le péché ». En revanche, le publicain
de la méme parabole, tout comme Parsifal, est déclaré « justifié »
(Lc 18, 14) parce que le péché — qu’il reconnait — est comme une
porte d’entrée a ’amour divin. Plus ’humain progresse dans la
sainteté, plus il se déclare pécheur pour permettre a Dieu de venir le
relever, comme 1’explique Luther: « Tant que les saints ont toujours
leur péché sous les yeux, ils sont aussi réputés justes par Dieu. »
On comprend mieux ainsi pourquoi Wagner considérait la perte
du sens du péché comme la cause principale du déclin des sociétés.
Mais il ne suffit pas de se déclarer pécheur. En effet, Amfortas,
Kundry et Klingsor se savent coupables mais restent écrasés par
la culpabilité. Ils cherchent frénétiquement a s’en affranchir. Par le
néant et la mort pour Amfortas, ’'union sexuelle avec le Sauveur pour
Kundry, par un surcroit de puissance chez Klingsor. Tous échouent
(sauf Kundry au III° acte), car ils ne parviennent pas a comprendre
(notamment Amfortas) que le salut* doit étre regu et non conquis.
Parsifal, « modele de tous les saints » selon Wagner, y parvient
parce qu’il ne cherche pas a se prévaloir de ses « mérites » et de ses
exploits pour prendre la place de Dieu. C’est ainsi qu’il surmonte
le poids écrasant de la culpabilité pour inviter Dieu a venir habiter

69

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

en lui. C’est le sens du baptéme administré par Gurnemanz qui le
« lave de la poussiere de sa longue errance » afin d’étre « libéré de
I’effroi et du fardeau du péché ».

Pour Wagner, si le péché permet le don de la grace, la culpabi-
lité, en revanche, est I'une des charges les plus douloureuses que
I’humanité doit porter. En effet, « la condition humaine, c’est le
péché, en tant que culpabilité; elle ne peut étre redressée que par
le pardon divin » (Carl Braaten®). S’en délivrer, en Christ, est donc
une condition essentielle du bonheur, contrairement a ce qu’on lit
dans les Apophtegmes des Peéres* ou la componction*® était pré-
sentée comme source de béatitude*. A I’inverse, Thomas d’Aquin
condamnait comme « vicieux » ceux qui ajoutaient « des poids
sur les autres » et considérait qu’« on n’est pas bon ni vertueux si
I’on ne trouve pas sa joie a agir » (in Commentaire de I'Ethique a
Nicomaque). Afin de conduire a cette joie il n’est, pour le composi-
teur de Parsifal, qu’un seul chemin: mettre sa confiance (foi) dans
le Dieu qui « par un sacrifice d’amour prit I’homme en pitié et souf-
frit pour lui » puisqu’« en Christ, Dieu porte toute la culpabilité du
péché » (Carl Braaten®).

70

15. LA SOUFFRANCE

Ce n’est pas un hasard si le premier héros de Wagner, le Hollandais,
s’écrie en mettant pied a terre: « Je n’ai eu d’autre compagne que
la souffrance », car le théme est I’un des plus visibles de son ceuvre.
Or, Wagner lui-méme, « forcé d’évacuer sa mélancolie de toutes les
manicres, €tait tourmenté, vulnérable et souffrant » (Mark Owen-
Lee). Il devait endurer une multitude de maux physiques, mais aussi
des souffrances morales et psychologiques que lui causait sa sen-
sibilité particuliere du fait, notamment, du don des larmes (gratia
lacrimorum) dans lequel les Péres du désert* virent une forme de
priere. C’est dire que le theme de la souffrance et de son dépasse-
ment est d’une importance considérable dans son anthropologie* et
sa pensée religieuse. Wagner admirait un Louis X VI stoique avant
son exécution, ou un Frangois d’ Assise acceptant toute épreuve pour
la gloire de Dieu ou par simple obéissance. C’était méme un mot
d’ordre chez lui: « Pas de lamentation sur les souffrances, recon-
naissons en silence et au fond du cceur la puissance de Dieu », ce qui
ne lui interdisait nullement de se plaindre bien souvent de son sort!

Dans une lettre a Louis II d’avril 1865, Wagner, en évoquant le
Vendredi saint, parlait du « Dieu des douleurs, de ceux qui souffrent,
et qui s’inscrit en lettres de flammes dans notre cceur ». Wagner ne
cherchait pas a expliquer la souffrance pas plus qu’il ne pronait un
quelconque dolorisme. La souffrance restait pour lui un mal que la
contemplation du Christ en croix permet de méditer. C’est le Dieu
« immergé dans les grands fonds douloureux de la compassion »
qui se révele sur la croix*, et non celui de la toute-puissance. Ce

71

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

S O o 33 n K

W W W W N NN NN D N NN
o)

[US



\S)

W

()]

Dieu attesté par la croix ne remédie pas a toutes les déficiences de
la nature, pas plus qu’il ne guérit toutes les blessures de I’homme,
mais il n’est pas indifférent au monde et sa présence est de I’ordre
d’une vie partagée. Dieu, écrivait-il a Louis II, « s’empare (ergreift)
de nous », « Dieu est en nous et le monde est transcendé. Dieu dans
notre cceur. » Par son inhabitation dans ’homme, Dieu n’a en rien
voulu se soustraire a ce qui fait la dure condition humaine. Il est
donc possible de dire que Wagner annongait ici la théologie d’un
Jirgen Moltmann® pour qui le Dieu trinitaire n’est autre que le Dieu
habité par I’histoire et la souffrance.

Mais si la souffrance est un mystére, peut-on dire pour autant
qu’elle est utile a I’homme ? Wagner était-il marqué par les théolo-
gies chrétiennes traditionnelles, illustrées par les ouvrages de I’Ars
moriendi (xvesiecle), qui s’imposerent jusqu’a la fin du xix° siécle
et qui, abusivement, faisait de la souffrance un chatiment, une
« expiation »* supplémentaire qui s’ajoutait a la croix du Christ?
Quand Wagner faisait remarquer dans le Journal de Cosima que
« toute vertu est négative, en dehors de la compassion, car c’est la
souffrance qui est positive », adhérait-il a cette théologie et que vou-
lait-il exprimer ainsi?

Cette affirmation wagnérienne se comprend a la lecture d’He-
roisme et christianisme ou il écrivait qu’il y a « une unité du
genre humain qui se résume dans la faculté de souffrir en toute
conscience ». Pour Wagner, si la souffrance est « positive », ce n’est
pas en elle-méme, mais parce qu’elle permet un débordement de
I’étre pour se donner aux autres tout comme Dieu « accueille en Lui
par compassion la souffrance des autres » (Maxime le Confesseur).
En d’autres termes, la souffrance ne fait pas sens en elle-méme, mais
elle peut donner sens a la vie et dans les relations interpersonnelles,
comme le soulignait Paul: « Si un membre [du Christ] soufire, tous
les membres partagent sa souffrance » (1 Co 12, 26). C’est pourquoi
les saints, ces seules natures héroiques selon Wagner, peuvent y par-
venir car ils ont « une conscience forte de la souffrance qui permet

72

de connaitre I’importance du monde », a I’instar de Parsifal qui, a
la suite du baiser de Kundry, « complétement transporté dans 1’ame
d’Amfortas, ressent ses immenses souffrances ». La souffrance est
donc, pour Wagner, un chemin qui conduit a I'unité des étres, elle
permet ainsi de « purifier 1’égoisme » pour parvenir « a une féli-
cité profonde, intime ». Dans le méme esprit, Walter Kasper® écrit
aujourd’hui que la souffrance est le lieu « ou la grandeur et la misere
se rejoignent et ou I’homme en apprenant sa contingence, son ins-
tabilité et sa caducité, prend en méme temps conscience de sa des-
tinée absolue ». L’anthropologie* wagnérienne comprend I’homme
en lien avec un Dieu qui s’intéresse a lui, qui a voulu souffrir pour
lui. Sa méditation fondamentale est celle qui porte sur I’humanité de
Dieu et la souffrance des humains. Et il concluait : « Reconnaissons,
avec le Sauveur dans le cceur, que ce ne sont pas leurs actes, mais
leurs souffrances qui nous rapprochent des hommes. »

73

\)

W

w

W
[\

W
W



16. PENCHANTEMENT DU VENDREDI SAINT

Aprés son baptéme par Gurnemanz et aprés avoir lui-méme
baptis¢ Kundry, Parsifal regarde la nature pour constater a quel
point elle lui parait belle en ce jour, et Gurnemanz de répondre:
« C’est ’enchantement du Vendredi saint », en I’expliquant dans
une tirade ou il expose la réjouissance de toutes les créatures. Dans
une lettre a Louis II d’avril 1865, peu de temps avant de lui envoyer
le synopsis de Parsifal, Wagner s’¢tait déja exprimé au sujet du
Vendredi saint qu’il considérait comme le « jour le plus chargé de
sens qui soit au monde ». C’est, en effet, de théologie constante chez
les luthériens pour qui ce jour et « la croix du Christ sont pour le
croyant I’expression de I’amour de Dieu » (Marc Lienhard®). C’est
aussi pourquoi le Vendredi saint prit une grande importance dans la
vie des Eglises luthériennes.

Dans cet extrait, Wagner mettait la croix au centre du passage
avant de renvoyer vers ’homme qui préserve la création. Pour
Wagner, la croix™® n’est pas seulement le lieu du rachat et du salut*
de ’homme, elle révele aussi ce qu’est Dieu, sa misé€ricorde pour
I’homme, son amour absolu allant jusqu’au total dépouillement de
lui-méme, car la croix est un « sacrifice d’amour de Dieu (Gottes
Liebesoper) ». Grace au sacrifice du Christ, ce n’est pas seulement
I’homme qui est racheté, mais c’est aussi le monde naturel et maté-
riel qui est associé a la future glorification du corps de ’homme en
Christ puisque, désormais, I’homme « prend soin des brins d’herbe
et des fleurs des prés », car il a plu a Dieu « de tout réconcilier par
lui et pour lui et sur la terre et dans les cieux » (Col 1, 20). Il est donc

75

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



\S)

W

(9]

logique que la création « se réjouisse », méme si elle ne peut voir le
Sauveur en croix, puisque les larmes de repentir de I’homme pécheur
la font reverdir et que ce dernier I’épargne avec « une bienveillance
pieuse ». Désormais, ’homme protége la création afin qu’elle soit
lavée des conséquences du péché. Il est donc Iégitime de dire qu’ici
Wagner était prophétique, car les Eglises de son temps étaient loin
d’enseigner un tel respect de la création. Il faudra attendre bien des
années pour qu’une telle exigence se fasse jour dans I’enseignement
ecclésial.

Mais « L’enchantement du Vendredi saint» est aussi une
exposition par D’artiste du théme de la justification par la foi*.
En effet, de la méme facon que Dieu rachéte I’homme par pure
grace*, ce dernier est engagé a agir et cette action n’est pas la
condition du salut, elle en est la conséquence. Ce ne sont pas les
ceuvres humaines qui suscitent le salut de Dieu, ¢’est au contraire la
miséricorde de Dieu qui, par la foi*, provoque celle des hommes.
Tout « comme Dieu, dans sa divine miséricorde souffrit pour lui »,
explique Wagner, « I’homme désormais prend soin de la création »
afin qu’elle acquiere son « jour d’innocence ». Ce mouvement est
conforme au dogme de la justification par la foi ainsi défini par
Luther: « Des que le Christ habite en nous par la foi, il nous incite
aux ceuvres. Ainsi les ceuvres de miséricorde de I’homme sont-elles
provoquées par celles au moyen desquelles Dieu nous a sauvés » (In
Dispute de Heidelberg).

76

Le KARFREITAGZAUBER (I’enchantement du Vendredi saint)
ou I’exposé wagnérien de la justification par la foi*.

La création

Lavée de tout péché

L'humain

Libéré du poids du péché

Le sacrifice d'amour

De Dieu

Tout comme Dieu souffrit pour lui

I’humain prend soin de la création

Toute la création se réjouit

Et la créature remercie I'numain

1. La croix du Christ au centre du monde créé. Dieu prend I’humain en pitié (sich sein
erbarmt’) et se sacrifie* par amour pour lui (Gottes Liebesoper).

2. Le don de Dieu (grace*) libére I’humain du poids du péché (frei von den Siindenlast).

3. La réponse de I’humain au don divin: la foi.

4. Une foi active: I’humain, par le don divin, prend soin de la création (Wie Gott |[...]
der Mensch schont).

5.Laréponse de la créature, lavée du péché (entsiindigt) qui se réjouit (freut) et remercie
(dankt) ’humain.



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

Enfin, « I’enchantement du Vendredi saint » offre la vision d’un
accomplissement de la création annoncée par la croix du Christ.
Cette vision s’ordonne dans la succession de trois étapes. Au centre,
la croix du Christ sauveur qui libére les hommes du poids du péché,
ensuite les hommes rachetés qui contemplent le sacrifice d’amour
de Dieu et, par la confiance (foi) qu’ils mettent en Dieu, en sont
transformés et, enfin, la création qui voit ’homme « prendre soin
d’elle avec une bienveillance pieuse ». Ce mouvement, qui inscrit
comme horizon la totalit¢ du monde créé, est proprement paulinien
et s’inspire de 1 Co 15, 23-24 sur ’accomplissement de la création et
la réconciliation universelle en Christ: « En premier lieu, le Christ,
écrit Paul, ensuite ceux qui lui appartiennent, alors tout sera acheveé,
quand le Christ remettra le Régne a Dieu son Pére. »

Loin d’étre un « culte paien que traverse le souffle du grand
Pan » (Marcel Beaufils), cette page, ['une des plus belles de Wagner,
conjugue le souffle lyrique avec la profondeur de la pensée théolo-
gique. Aujourd’hui, Jiirgen Moltmann® souligne que les violences
infligées a la terre portent atteinte a Dieu lui-méme, car « le Christ
ressuscité n’est pas seulement présent dans I’Esprit de la foi, il est
¢galement a I’ceuvre au cceur de la création, dans la nature sacri-
fiée ». Dans I’enchantement du Vendredi saint, Wagner a illustré
non seulement sa compréhension de la théologie luthérienne, mais
aussi son esprit prophétique par le souci qu’il a manifesté a toute
la création objet de la compassion divine. Il a enfin illustré artis-
tiquement ce qu’il entendait du role de la musique « langage nou-
veau capable d’exprimer 1’infini avec une certitude indiscutable »,
Religion et art (1880).

78

17. SCHOPENHAUER

Contrairement a ce qu’il écrivit dans ses mémoires (Mein Leben),
il semble que le premier contact de Wagner avec la philosophie
d’Arthur Schopenhauer (1788-1860) date de ’automne 1852, par
I’intermédiaire du pocte Georg Herwegh. Par la suite, a partir d’oc-
tobre 1854, Wagner se mit a la découverte approfondie du maitre-ou-
vrage de Schopenhauer Le Monde comme volonté et représentation,
dont I’étude fut pour lui de la plus grande importance. Alors que
Wagner avait vainement tenté de lire Hegel et Schelling, et méme
certains ouvrages de Feuerbach, Schopenhauer lui permit « de com-
prendre le véritable sens de la philosophie », et son influence fut
« décisive pour la vie entiere ».

Schopenhauer accordait une priorité absolue au sujet connais-
sant. Il I’exprima ainsi dans cette formule célébre: « Toutes nos
représentations sont des objets du sujet, et les objets du sujet sont
nos représentations. » Mais ces représentations passent par les
médiations que sont tout particulierement celles du temps et de I’es-
pace qui sont la marque de I’individualisation et de la souffrance.
La connaissance ne nous permet pas de savoir d’ou vient le monde,
ni pourquoi il est, elle ne répond qu’a la question de 1’objet. Cet
objet, saisi dans 1’expérience du moi, est la volonté (die Wille). Cette
volonté est « le nom symbolique donné a la capacité de produire des
effets, ¢’est-a-dire I’essence méme de la vie » (Edouard Sans). Elle
est donc présente, inconsciente, dans toutes les manifestations de
I’existence mais il faut qu’intervienne le mode de la représentation
(die Vorstellung) pour qu’elle advienne a la conscience. Au plus bas

79

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

niveau du phénomene il s’agit d’une poussée aveugle, animale, par
exemple I'instinct sexuel. Alors que la volonté pousse instinctive-
ment a la vie, la représentation nous fait reconnaitre en ce monde
une suite de souffrances et de désillusions. Il faut donc soit accepter
la volont¢ et la souffrance, soit la nier, sinon la vie de tout individu
n’est qu'un va-et-vient entre ennui, désir et souffrance, car vouloir
c’est vivre et vivre ¢’est souffrir. Schopenhauer rejoignait ainsi I’en-
seignement du Sermon de Bénares ou le Bouddha avait exposé les
« Quatre nobles vérités » et notamment celles qui prétendent que
tout est insatisfaction ou douleur (duhkha) et que la cessation (niro-
dha) des causes de la souffrance conduit a I’extinction (nirvana).
L’histoire est donc une duperie sans contenu et sans but.

Jusqu’a la fin de son existence, Wagner s’est déclaré¢ fidele a
la pensée de Schopenhauer. Il le reconnut jusque dans I'un de
ses derniers écrits: A quoi sert cette connaissance ? (1880), ou il
précisait que « le couronnement de toute connaissance serait tiré de
I’éthique de Schopenhauer ». Cette adhésion n’était qu’apparence
puisqu’un peu plus loin dans le texte il écrivait, en caracteres gras:

Nous reconnaissons la cause de la dégénération de 1I’huma-
nité historique (souligné par nous), ainsi que la nécessité de sa
régénération, nous croyons a la possibilité (souligné par nous) de
cette régénération et nous nous dévouons a la réaliser de toute
facon.

Tout ce qui faisait le systéme de Schopenhauer était ici mis en
cause. La décadence n’était pas inéluctable, alors que, selon le phi-
losophe, toute I’histoire n’était que déchéance. La régénération était
possible, alors que pour Schopenhauer tout changement n’avait
pour seul effet que de revenir a 1’état initial la souffrance en plus.
Pour Wagner, « la conception pessimiste du monde ne lui paraissait
justifiée qu’a la condition de I’appliquer a I’homme historique ».
Si Wagner employait toujours les mots de Schopenhauer, s’il le

80

considérait encore comme « ['unique grand esprit », il s’éloignait
de lui, avec €légance, certes, mais non sans détermination.
Comment Wagner parvint-il a s’¢loigner de Schopenhauer tout
en gardant son vocabulaire et en lui rendant hommage ? Déja, quand
il prit connaissance de cette philosophie, Wagner achoppa sur la
conception schopenhauerienne de I’amour sexuel, principale source
d’illusion due a la volonté, et il trouvait « la possibilité dans I’amour
de s’¢lever au-dessus de ’instinct de la volonté individuelle, ce que
Schopenhauer semblait a peine connaitre ». En ce sens, Tristan et
Isolde est loin d’étre un drame schopenhauerien puisque dans la
passion des deux amants « les barri¢res individuelles se trouvent
supprimées, et au lieu de la négation schopenhauerienne du vou-
loir-vivre, nous assistons a 1’affirmation exaltée d’un amour qui, se
libérant des entraves de ’individualisation, acceéde a la plénitude »
(Edouard Sans). Plus tard, dans Beethoven (1870), Wagner intro-
duisit la distinction fondamentale entre la volonté individuelle et
la volonté universelle. La volonté individuelle est déchue, soumise
aux lois de 1’objectivisation et des catégories que sont la quantité,
la qualité, la modalité et la relation. Elle est essentiellement égoiste
et tend partout & augmenter sa puissance, c’est pourquoi elle doit
étre niée. Or, nier la volonté, écrivait-il, c’est « nier une négation,
c’est-a-dire ce que nous appelons une affirmation ». Ce n’est donc
pas en « affaiblissant la volonté, mais en I’exaltant que 1’homme
peut arriver a la négation de la volonté ». L’individu, par un effort de
volonté, apprend a concevoir 1’identité de tous les étres et a prendre
conscience que cette volonté individuelle est un obstacle a sa propre
réalisation. Il parvient a la contemplation pure pour s’éveiller a la
volonté universelle qui rompt le carcan de I’individualisation. C’est
ce que Wagner a tenté d’illustrer avec le personnage de Parsifal
qui, abdiquant son vouloir propre et niant la volonté individuelle,
ne s’abime pas dans le nirvana bouddhiste, mais par cet effort
de volonté se tourne vers les autres pour les faire participer a la
joie et au salut universels. Tout en gardant le cadre conceptuel de

81

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



~N N L AW N~

o0

10

N = = = = e e e =
S O 00 N N LD AW N —

W N =

S © 0 0 W»u R

L W W W NN NN NN N NN
(@)

W N =

Schopenhauer, Wagner avait donc refusé le pessimisme métaphy-
sique du maitre de Francfort en affirmant que la vie pouvait étre
valorisée et étre pleinement vécue. Et Wagner d’ajouter que:

Nous pressentons, nous sentons méme et nous voyons que ce
monde de la volonté (individuelle) qui nous semble inéluctable,
n’est qu’un état transitoire [souligné par nous] qui s’évanouit
devant ce seul mot: « je sais que mon Sauveur vit » in Religion
et art (1880).

82

18. ’AGIR HUMAIN

Wagner distinguait trois chemins pour mener a la volonté
universelle: la création artistique, I’amour humain et, ce qui nous
intéresse ici, la solidarit¢é humaine qui exige un agir. Pour le
compositeur de Parsifal, il ne saurait étre seulement question de
s ‘abstenir de faire le mal, car il faut aussi travailler a la régénération
du monde, y apporter paix, charité, attention et guérison. La
condition humaine réclame une action positive dans ce monde.
L’¢lan vers la vie, la générosité, I’altérité, Wagner a voulu I’illustrer
avec ses personnages. Retenons-en trois qui se situent a des périodes
marquantes de sa vie: Tannhduser (Dresde), Hans Sachs (I’errance)
et Parsifal (Bayreuth).

Apres avoir s¢journé longtemps au Venusberg, loin du monde et
de ses bruits, Tannhéduser veut changer de vie. Il ne quitte pas Vénus
par satiété ou dégolt, il ne cessera, au contraire, de chanter ses
louanges et de lui garder une inébranlable fidélité. Pour convaincre
la déesse de son départ il évoque successivement la nature dont il
se languit et son besoin de changement avant de donner la raison
fondamentale: « J’aspire a la liberté, les luttes, les combats je veux
les affronter ». Tannhduser a conscience que sa vocation d’homme
n’est pas de se tenir a I’écart du monde, mais de I’affronter et d’y
livrer combat. Il sait que le monde qu’il va rejoindre est artificiel,
hypocrite, égoiste et, pour cette raison, s’est placé sous la protection
de Marie, la mére de Jésus. Tannhduser échoue certes dans son
projet, mais ne regrette pas sa tentative, ni ne se reproche d’avoir
honoré Vénus au grand effroi de ’assistance. Ce dont il s’accuse,

83

AW N =

w

10
11

12

~
J

14
15
16
17
18

19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



\S)

W

()]

c’est d’avoir bless¢ Elisabeth et non d’avoir célébré ’amour
sensuel. C’est pour elle qu’il part en pelerinage « pour sécher les
larmes qu’Elisabeth sur mes péchés avait versées ». Tout le parcours
de Tannhduser s’explique par son désir d’aller vers I’autre dans une
action profitable a autrui.

C’est dans une tout autre atmosphere que se déroule I’action des
Maitres chanteurs de Nuremberg avec la belle figure de Hans Sachs
qui renonce a I’amour d’Eva pour le plus jeune et plus fringant
Walter. Pourquoi ce renoncement? Nous en avons I’explication au
III¢ acte quand, au petit matin, Sachs sort de sa réverie nocturne et
entame son célébre monologue « Wahn! Wahn! Uberall Wahn ! ».
Chez Wagner, le concept de Wahn désigne le moyen employé par
la nature pour faire ceuvrer a son profit non seulement 1’individu,
mais également la société. L’idée de Sachs, c’est que cette illusion
collective qu’est le Wahn doit étre guidée, canalisée, par une personne
sans enjeux personnels. Parvenu a la sagesse par son renoncement,
Sachs fait taire en lui la volonté individuelle, sacrifie un bonheur
domestique a portée de main pour permettre a un jeune couple de
vivre selon son inclination. Il n’appelle pas a ’anéantissement ou a la
mort, mais cherche seulement a promouvoir la volonté universelle,
a ceuvrer pour le bien commun sans trop se faire d’illusions sur la
médiocrité humaine.

Parsifal, enfin, est la figure du saint ainsi que Wagner se I’ima-
ginait. Enfant retranché du monde, castré par sa mere, Parsifal n’a
pas d’identité, pas de vie, aucune relation humaine ou sociale, aucun
avenir. Pour devenir ce saint voulu par Wagner, Parsifal parvient
a franchir plusieurs étapes initiatrices: prise de conscience du mal
commis a I’encontre de la vie animale, participation aux souffrances
d’autrui et discernement de la mission pour une compassion agis-
sante. Cette compassion agissante, Parsifal 1’exerce au profit de
Kundry, délivrée de son enfermement, et de la communauté de
Montsalvat, restaurée dans ses fonctions et ouverte sur 1’universel.
Jusqu’a présent réservé au seul bénéfice du roi Titurel, le Graal est

84

désormais offert a la vénération de tous. La confrérie du Graal était
tombée au rang d’une secte, Parsifal la transforme en Eglise.

La question de ’agir a taraudé Wagner jusqu’a la fin de sa vie.
Réagissant a une question de Cosima qui lui demandait ce qu’il
aurait répondu a Ponce Pilate « demandant [a Jésus]: “Qu’est-ce
que la vérité 2’ » (Jn 18, 38), il rétorquait : « Rien, la vérité n’est pas
de parler, mais d’agir » en ajoutant: « Parler de la compassion est
folie, la seule chose qui compte est de la pratiquer ». Si aujourd hui,
on estime qu’il était souvent dur, voire retors avec ses semblables et
meéme, selon 1’expression de Mark Owen-Lee, « jugé infame » par
certains, ceux qui, en son temps, eurent 1’occasion de I’approcher
de pres, le trouverent « d’une grande richesse de cceur » alliée a une
« bont¢ fonciere et une ¢lévation intellectuelle et morale » (Gabriel
Monod) ou le jugerent « aussi grand comme homme que comme
artiste » (Hermann Levi). A la vérité, quand Wagner reconnaissait
qu’« il éprouvait le besoin de heurter, de blesser quand il était mal
a I’aise », il manifestait surtout ce que Gabriel Monod a qualifi¢ de
« fond allemand d’intraitable franchise (Riicksichlosigkeit) ».

Si « le sacrifice de soi qu’il avait consenti a son art I’autorisait
a lui sacrifier aussi les autres » (Etienne Gilson), Wagner avait une
réelle attention aux petites gens. Tout au long du Journal on le voit
s’inquiéter des pauvres et des mendiants qui croisaient son chemin.
Ainsi, a Venise, il se reprochait de ne pas avoir « aidé de manicre
active » les personnes nécessiteuses rencontrées sur son chemin et,
a la cathédrale Saint-Marc, admirait une indigente « simplement
a genoux, fondue dans I’extase ». A Palerme, il prenait plaisir « a
¢couter un joueur de cornemuse qui jouait tout seul sous la pluie »,
ou « adressait la parole a un mendiant en I’appelant Paganini ».
A Bayreuth, la mort d’un enfant lui faisait dire: « Non, pas cela,
je préférerais rendre mon tablier au bon Dieu, comme Luther. »
Quelques années plus tot, il envisageait « une tournée au bénéfice
des ouvriers licenciés » sur lesquels 1’armée avait ouvert le feu et
convenait que « le premier devoir était d’aider ces pauvres gens ».

85

\)

W

w

W
[\

W
W



~N N L AW N~

o0

10

N = = = = e e e =
S O 00 N N LD AW N —

W N =

S © 0 0 W»u R

L W W W NN NN NN N NN
(@)

W N =

Wagner ne se contentait pas de donner de I’argent aux mendiants,
histoire de se débarrasser de solliciteurs importuns, il s’intéressait
a eux, compatissait, discutait afin de discerner la décision a
prendre la plus adéquate. La vie et 1’action humaine, explique le
jésuite Alain Thomasset®, sont comme des « textes qui s’offrent a
I’interprétation », et ’on n’acceéde pas a 'universel de fagon directe,
mais a travers un peuple et une histoire concrete puisque « Dieu se
révele dans I’incognito des rencontres humaines ». Il nous semble
que Wagner, avec les pauvres, était conscient de cette exigence.

86

19. BOUDDHISME

C’est la lecture de Schopenhauer qui fit connaitre a Wagner 1’im-
portance des religions extréme-orientales. Par la suite, Wagner lut
les Légendes indiennes d’ Adolf Holtzmann, 1’ Introduction a [ his-
toire du buddhisme (sic) indien d’Eugéne Burnouf et le livre de
Carl Friedrich Koppen sur la religion du Bouddha. Beaucoup plus
tard, & une époque (fin 1882) ou cette lecture ne pouvait influencer
ni ses derniers écrits ni Parsifal, Wagner lut le maitre-livre d’Her-
mann Oldenberg sur Bouddha. Autant dire que son information était
compléete pour I’époque. De sa lecture de Burnouf, Wagner trouva
matiere a un poéme dramatique qu’il intitula Les Vainqueurs (Die
Sieger) et dont il rédigea ’esquisse en mai 1856. A premiére vue,
ce texte semble étre fidele a I’histoire racontée par Burnouf, mais
Wagner en transforma sensiblement la trame et introduisit a deux
reprises le théme de la rédemption (Er/ésung) concept qui n’appar-
tient pas au bouddhisme. L’esquisse des Vainqueurs resta en 1’état
et Wagner 1’évoqua de temps a autre, mais sans grande conviction.

Wagner s’intéressa fortement au bouddhisme quand il le décou-
vrit dans les années 1850. Puis la question s’effaga un peu de sa
pensée. Il y revenait de temps a autre en manifestant toujours une
réelle admiration. En revanche, le bouddhisme occupa son esprit et
ses lectures a la fin de sa vie. Il en parla abondamment dans Religion
et art (1880), ou il mettait en paralléle Bouddha et Jésus, le premier
¢tant un sage, mais le second un Dieu, pour y revenir dans Héroisme
et christianisme (1881) ou il reconnut au bouddhisme « une géné-
reuse agitation en faveur du genre humain ». Mais « chassé¢ des

87

18
19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

terres qui 1’avaient vu naitre », il ajoutait que le bouddhisme, en
se réfugiant en Chine, était devenu « une religion superstitieuse et
engourdie ». Enfin, a la suite de sa lecture d’Oldenberg, il saluait
I’absence d’organisation ecclésiale dans le bouddhisme, tout en
constatant que « cette organisation si heureusement défectueuse »
avait conduit a sa ruine en Inde. Peut-on dire, alors, que Wagner
aurait tenté avec Parsifal une synthése entre le christianisme et le
bouddhisme ? Cette idée n’est pas neuve puisqu’en 1907 elle était
déja défendue par Otto Schmiedel. Elle est fréquemment reprise
aujourd’hui, notamment par Danielle Buschinger, a partir de trois
arguments principaux : « la renaissance, la métempsychose, ou “loi
de transmigration”, dont la cause est le désir », la « compassion
universelle avec tout étre vivant », et enfin « ’abandon complet, le
rejet absolu, I’expulsion de ce désir, afin de supprimer la douleur et
le malheur ».

Sur le premier argument, notons tout d’abord que la métempsy-
chose* (ou la méme ame peut, successivement, animer plusieurs
corps) reléve de la métaphysique grecque et du gnosticisme*, et n’a
rien a voir avec le cycle des renaissances (samsara) du bouddhisme.
Eneffet, le bouddhisme est réfractaire a lanotion (occidentale) de per-
sonne*, on est en présence d’« une doctrine du “non-soi” » (Edward
Schillebeeckx®). En effet, les textes bouddhistes « décrivent les
cinq agrégats (skandha) qui se combinent pour former un individu
(pudgala) confectionné (samskrta) » (Paul Magnin). Ces agrégats,
« tous transitoires par nature » (Paul Magnin) s’articulent différem-
ment au fur et a mesure des réincarnations. Le réel n’est donc qu’un
ensemble passager d’agrégats dont il faut se détacher. En revanche,
Kundry, I’héroine féminine de Parsifal souvent présentée comme
I’exemple des réincarnations successives, reste la méme personne,
c’est-a-dire un je que récuse le bouddhisme, qu’elle soit Hérodias,
Gundryggia ou « tant d’autres femmes ». En fait, Kundry est I’ar-
chétype de la condition humaine, ’humanité pécheresse en quéte
du salut. C’est pourquoi elle ne meurt pas a cause de la malédiction

88

et de la culpabilité qui pésent sur elle. Sur le deuxiéme argument
— la compassion universelle —, il faut noter qu’elle appartient au
bien propre tout autant du bouddhisme que du christianisme avec
cette nuance décisive que la compassion bouddhiste (karuna), « treés
différente de la charité, n’est qu’une attitude provisoire, moyen au
service de la délivrance » (Yves de Montcheuil®), et non une fin
en soi comme dans le christianisme. « Dans le bouddhisme, on ne
peut aimer en soi-méme un “moi” qu’il s’agit de détruire: com-
ment, dés lors, aimerait-on vraiment le “moi” d’autrui ? » (Henri de
Lubac®) puisque « la souffrance ou la douleur deviennent un phéno-
mene sans lien avec le sujet souffrant » (Jacques Scheuer®). Enfin,
sur le rejet du désir, source de la souffrance, le bouddhisme consi-
dere le monde comme « une maison en flammes dont il faut sortir
au plus tot » (Bernard Faure). Ce n’est pas ce qu’on peut lire dans
Parsifal puisque Wagner propose un travail sur la réalité du monde
qui doit faire I’objet d’une régénération. Ce n’est pas a la fuite et au
néant qu’appelle le héros a la fin du drame, mais a la poursuite de
la tiche du Graal désormais ouvert a la multitude, au service « des
plus hautes ceuvres du salut », de la justice et du soin apporté aux
opprimes.

Mais il y a plus. Dans Parsifal, c’est Dieu qui choisit le héros
pour I’exercice « des ceuvres du salut ». C’est ce qui ressort de la
promesse faite 8 Amfortas: « Instruit par la pitié, attends celui que
J’ai choisi. » Celui qui a été choisi par Dieu (1 Th 1, 4), lequel
manifeste son amour pour les hommes et son intention de les sauver,
c’est Parsifal, le « sot au cceur pur » de la promesse. Le héros ne
saurait s’autoproclamer puisque tout vient de Dieu. C’est le critére
déterminant qui « fait de Parsifal un drame fondamentalement
non bouddhiste » selon Hans Kiing®. Il y a, en effet, une différence
fondamentale entre le christianisme et le bouddhisme qui tient
a leurs systemes de salut respectifs. Dans le christianisme, le
salut* est recu de Dieu, dans le bouddhisme, il n’y a pas de salut
a proprement parler, car I’homme est livré a lui-méme et /ui seul

&9

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

peut briser le cycle des renaissances « en se défaisant de tout désir
d’existence » (Paul Magnin). Dans le bouddhisme, il n’y a pas de
Sauveur, I’individu est maitre de son destin.

Il faut enfin préciser que le bouddhisme n’attend aucun monde
nouveau et meilleur apres la fin du cycle des renaissances puisqu’il
s’agit d’atteindre « I’extinction (nirvana) qui échappe a tout
discours » (Paul Magnin). Au contraire, dans Parsifal, Amfortas
exprime I’attente chrétienne d’une vie au-dela de la mort quand il
évoque son défunt pére Titurel qui, « maintenant dans la splendeur
divine, contemple le Sauveur ». La mort a donc un sens, qui n’est
pas une extinction, mais la capacité d’entrer dans la vie et la gloire
de Dieu.

Parsifal n’est donc pas un drame bouddhiste, ni une ceuvre
de synthése entre deux religions. Il n’y a chez Wagner aucune
volonté de concilier bouddhisme et christianisme. Il avait certes
une réelle admiration pour la religion du Bouddha, mais il marquait
les différences de fond qu’il y a entre elles. Si I’on veut trouver
chez Wagner des traits qui semblent résonner avec la doctrine du
Bouddha, c’est en raison de ces « ressemblances frappantes avec
le christianisme » (Guillaume Cuchet) qui avaient tant frappé les
contemporains quand ils avaient découvert le bouddhisme dans la
premicre moitié¢ du xixe siecle.

90

20. NIETZSCHE

« Si Wagner était chrétien, alors Liszt était sans doute Pére de
I’Eglise* ! Pareils pitres (Hanswursten) n’ont strictement rien a
voir avec la soif de rédemption, qui résume toutes les aspirations
chrétiennes » persiflait Friedrich Nietzsche dans son Cas Wagner
(1888). Qualifi¢es par leur auteur de « petite facétie » ou de « farce
joyeuse », les accusations lancées dans le pamphlet ont pourtant
été largement reprises depuis. Wagner serait un faux chrétien, voire
«un anti-chrétien » (Robert Gutman) qui aurait joué le réle que lui
dictaient ses intéréts et sa volonté de réinsertion dans la société alle-
mande. Le wagnérisme serait « une forme de culte plus dangereux
encore que la religion » et Nietzsche aurait été « le premier a avoir
catégoriquement condamné le wagnérisme par sa relation douteuse
qu’il entretiendrait avec le fait religieux » (Timothée Picard). Si bon
nombre de commentateurs jugent Wagner athée, affabulateur reli-
gieux, promoteur d’une « religion de pacotille » (Timothée Picard),
c’est, pour une bonne part, a Nietzsche qu’on le doit. Décrypter le
discours de I’auteur de /’Antéchrist est donc nécessaire pour vérifier
la pertinence de la thése du christianisme wagnérien.

A la vérité, ’examen se révéle embrouillé, car Nietzsche s’est
employé¢ a entreméler toutes les cartes. Les reproches qu’il adressa
a Wagner furent multiples et presque toujours contradictoires. Ainsi,
I’accusation de s’étre « abaissé a 1’antisémitisme » lancée contre
Wagner ne saurait tenir, car Nietzsche, lui aussi, fut loin d’étre
indemne de cette faute. Jusqu’a [’extréme fin de sa vie, il tint dans ses
carnets des propos ou I’on reléve tous les stéréotypes wagnériens :

91

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17

18

N =
S O

W N =

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

[0, BN N

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

servilité¢ des Juifs, sens de I’argent, théatralité, parasitisme, mes-
quinerie, absence de conviction, utilitarisme, idolatrie de la puis-
sance. En réalité, il n’est guére de traits antisémites wagnériens qui
manquent a la palette nietzschéenne. Certes, Nietzsche, vers la fin de
sa vie, aimait rompre des lances avec les antisémites et leur trouver
des « maniéres par trop plébéiennes », mais c’était surtout depuis
que « I’un d’eux [Bernhard Forster] lui avait pris sa sceur » (Jean-
Marie Paul). Par ailleurs, la dénonciation du nihilisme de Wagner,
sa personnalité¢ « décadente » pour s’étre « effondré, impuissant,
brisé au pied de la croix chrétienne », n’a guere de sens s’il voulait
également plaider ’hypocrisie chrétienne de Wagner. Entre « I’ef-
fondrement » et « I’hypocrisie » il fallait choisir. L’accuser de « pré-
cher le chemin de Rome », de soutenir que dans Parsifal on entend
« Rome, la foi de Rome sans les paroles » et faire du compositeur
un ultramontain* au papisme échevelé, c’était aussi prendre les lec-
teurs pour des benéts quand on connait 1’anticatholicisme endurci et
constant de celui qui n’avait pas hésité a s’en prendre au pape dans
Tannhduser. Et puis, enfin, cette acrimonie contre Parsifal, n’avait
guére de sens, car Nietzsche en connaissait la trame bien avant de
recevoir le livret en janvier 1878. Cosima, en effet, lui en avait lu le
synopsis le jour de Noél 1869, lecture qui, aux dires de 1’épouse du
Maitre, lui avait fait « une impression trés profonde ».

C’est que Nietzsche changeait de pied constamment. Un jour,
dans le Gai savoir, il avouait avoir confondu deux catégories d’étres
souffrants, « ceux qui [comme lui] souffrent de la surabondance de
vie, qui désirent un art dionysiaque et qui ont également une vision
et une compréhension tragique sur la vie », et « ceux qui [comme
Wagner]| souffrent de 1’appauvrissement de la vie, qui cherchent
dans I’art et la connaissance le repos, le silence, la mer étale, la déli-
vrance de soi », laissant entendre que des éléments chrétiens étaient
prégnants dans I’ceuvre wagnérien des 1’origine. Puis un autre jour,
dans La Généalogie de la morale, il inventait un Wagner « immo-
raliste, athée, antinomiste* », un Wagner dionysiaque qui « avec

92

enthousiasme avait suivi dans sa jeunesse les traces de Feuerbach »,
et un autre Wagner qui avait trahi ces idéaux et « préché le retour
en arricre, la haine de la vie I’ayant emporté chez lui ». Dans la pre-
miere explication, c’était Nietzsche qui s’était trompé sur Wagner,
c’est lui qui avait commis ce « malentendu » et ce n’était guere
glorieux pour lui. Dans la seconde, ¢’était le compositeur qui avait
effectué, avec Parsifal, « une apostasie, une volte-face, ce retour
a des idéaux chrétiens, morbides et obscurantistes ». Mais le plus
inconséquent des deux, n’était-ce pas plutot ce « pauvre Nietzsche,
rongé par la jalousie de Wagner, dans sa maladie de détruire tout ce
qu’il avait adoré¢ » (Romain Rolland)?

Il est possible que Nietzsche ait été blessé dans « son amour-
propre, parce que Wagner, au milieu de 1’agitation [du festival
de 1876], n’avait pas montré a son plus éminent disciple tous les
¢gards et toute 1’attention que celui-ci attendait » (Gabriel Monod).
C’est que, selon un témoin présent lui aussi au festival de 1876,
Nietzsche « disparaissait comme tout le monde dans I’apothéose du
maitre. [...] Quand nous partimes ensemble, aucune critique ne lui
échappa, mais il avait la tristesse résignée d’un vaincu » (Edouard
Schuré). Six années plus tard, pour la création de Parsifal, il n’en
¢tait pas encore guéri et, voulant « fixer clairement “I’étiquette” en
ce qui [le] concern[ait] », confiait a sa sceur qu’il attendait encore de
Wagner qu’il I’« invit[at] personnellement et le trait[at] comme le
plus vénéré des hotes ». Peut-Etre aussi Cosima Wagner avait-elle
vu juste quand elle notait que Nietzsche luttait « contre I’impression
écrasante que produisait sur lui la personnalité de Wagner ». D’ou,
pour exister, ces contradictions incessantes et ces attaques multiples
et obsédantes a I’encontre d’un maitre « qu’il a aimé plus qu’un
autre » (Malwida von Meysenbug). C’est pourquoi « une version
plus sincere » (Georges Liébert) de ce qu’il pensait de Parsifal,
qui « contredit tout ce qu’[il] raconte d’habitude sur Wagner et
le christianisme » (René Girard), sortit de sa plume, comme par
effraction, du mur de protection qu’il avait édifi¢. Dans un fragment

93

N O R S

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

(UL N

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



~N N L AW N~

o0

10

N = = = = e e e =
S O 00 N N LD AW N —

W N =

S © 0 0 W»u R

L W W W NN NN NN N NN
(@)

W N =

posthume long et révélateur de janvier 1887, soit une année avant la
rédaction du Cas Wagner, Nietzsche, apres avoir entendu le prélude
de Parsifal a Monte-Carlo, écrivit dans ses carnets : « Je ne connais
rien qui saisisse le christianisme a une telle profondeur et qui porte
si aprement a la compassion. » C’est « le plus grand chef-d’ceuvre
du sublime que je connaisse ». Et, accentuant son enthousiasme,
Nietzsche ajoutait :

Comme si aprés de nombreuses années quelqu’un me parlait
enfin des problémes qui m’inquictent, non pas, naturellement
pour leur donner les réponses que je tiens prétes, mais les
réponses chrétiennes — qui ont été en fin de compte la réponse
d’ames plus fortes que n’en ont produit les deux derniers siecles.

Nietzsche reconnaissait donc, selon le jugement d’Edouard
Schuré, que «I’hommage au Christ (rendu par Wagner dans
Parsifal), loin d’étre une fantaisie d’artiste, était peut-&tre 1’acte le
plus sincere et le plus sérieux de sa vie ». Plus singuliére aussi était
cette demande de Nietzsche réclamant des réponses chrétiennes.
Fallait-il vraiment s’en étonner venant de la part de celui qui, en
1881, confiait a Franz Overbeck qu’« en ce qui concerne le chris-
tianisme », il ne lui avait « jamais été, au fond de son cceur, vul-
gairement hostile » et s’était « donné beaucoup de peine, intérieu-
rement, pour atteindre ses idéaux »? Dans la ferveur soudaine de
janvier 1887, Nietzsche ne voyait plus en Parsifal une manifesta-
tion de I’esprit moderne malade et décadent, mais un chef-d’ceuvre
de profondeur chrétienne. Bien plus, il confessait la motivation de
sa recherche, a savoir la question religieuse et le christianisme, et,
enfin et surtout, il reconnaissait que Wagner, contre qui il multipliait
des phrases rageuses et injurieuses, lui apportait des réponses cher-
chées depuis tant d’années! En d’autres termes, alors qu’il avait
multiplié toutes sortes d’accusations pour brouiller les pistes, le
maitre du soupcon qu’était Nietzsche n’avait pas hésité pas a dres-
ser un portrait saisissant du Wagner chrétien, capable de pénétrer le

94

christianisme dans toute sa profondeur, mais aussi d’étre le premier
a le faire depuis deux siécles. Rien moins que cela.

95

10
11

12

~
J

14
15
16
17
18

19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



21. PANTISEMITISME WAGNERIEN
ET LA QUESTION RELIGIEUSE

Le théme de D’antisémitisme est aujourd’hui central dans la
bibliographie wagnérienne ou les ouvrages se succédent a un
rythme soutenu. Une question semble pourtant rarement posée:
I’antisémitisme de Wagner est-il lié ou non a des convictions
religieuses ? 1l faut d’autant plus poser cette question que Wagner,
semble-t-il, n’avait manifesté aucun antisémitisme avant son article
Le Judaisme dans la musique, publié sous un pseudonyme en
septembre 1850. Cette soudaine explosion contre les Juifs était due,
en effet, a des circonstances particulicres, a savoir sa situation de
proscrit politique, ses difficultés financicres et sa réaction haineuse de
quémandeur trop humilié¢ devant Meyerbeer pour ne pas le détester.
Wagner raconte dans Ma vie qu’il fut ulcéré par une représentation
du Prophete de Meyerbeer et que la médiocrité de la musique
déclencha en lui « un acces de rage désespérée ». Le Judaisme dans
la musique est donc le premier aveu de haine antijuive de Wagner
d’autant plus condamnable qu’il fustigeait tout un peuple alors
qu’une seule personne était visée. Mais, dans ce texte, la question
religieuse était absente. Par la suite, la lecture de Schopenhauer
allait aggraver le mal. Alors que dans Le Judaisme, Wagner avait
mis 1’accent sur le coté utilitaire de I’esprit juif, Schopenhauer lui
inspira d’autres traits négatifs comme 1’optimisme, le parasitisme,
I’impudeur, 1’ignorance de la pitié qui trouverent leur traduction
dans les textes ultérieurs du compositeur.

Alors que Le Judaisme dans la musique était passé un peu
inapercu, Wagner commit 1’autre grave erreur de republier, sous

97

AW N —

w

18
19

[\
w NN = O

[ N

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

son vrai nom cette fois, le texte dans ses (Fuvres completes en
1869. Ce n’était plus Meyerbeer (mort en 1864) qui était I’objet
de sa vindicte, mais certains critiques musicaux qui s’employaient
contre sa musique. Dans son délire de persécution, Wagner voulait
les voir tous d’origine juive, alors que la cible principale (Eduard
Hanslick) semble ne pas I’avoir été¢. Si dans Le Judaisme, la
question religieuse n’avait joué¢ aucun role, en revanche la réédition
de 1869 était accompagnée d’une lettre a Marie Mouchanoff ou
Wagner introduisait une composante religieuse : ses difficultés avec
le public étaient dues au déclin de la religion chrétienne causé par
des éléments juifs.

Vers 1879-80, une agitation antisémite intense culmina avec la
fameuse pétition « contre les Juifs » lancée a Berlin en mai 1880.
Logiquement les promoteurs de la pétition s’adressérent a Wagner
qui fut sollicité en vain a deux reprises. Le refus de Wagner fut net
et constant, mais comment I’interpréter ? Paul Lawrence Rose, sans
autre argument que sa propre affirmation, assure que Wagner avait
refusé de signer parce que 1’antisémitisme de la pétition « n’était
pas assez radical ». Jakob Katz, Pierre-André Taguieff ou Jean-
Jacques Nattiez estiment que Wagner prit peur a I’idée de perdre ses
soutiens juifs, de se compromettre avec de bruyants agitateurs ou
encore de renoncer a des recettes importantes. Ces arguments sont
difficiles a soutenir pour la simple raison que Wagner, intervenant
publiquement dans le débat dés 1869, avait déja accepté tous ces
risques potentiels et, de fait, n’avait perdu ni ses soutiens juifs, ni
les recettes. Le refus de Wagner était motivé par d’autres raisons
que la mise en garde de son impresario, Angelo Neumann, permit de
préciser. Se déclarant « étranger au mouvement antisémite actuel »,
Wagner annonga a Neumann un article qui devait « démontrer la
chose ». Ce fut Connais-toi toi-méme (Erkenne dich selbst) publié
en février 1881.

Dans ce texte qui n’a guere attiré I’attention, Wagner insistait
d’emblée sur « I’antagonisme criant de notre culture et de notre

98

civilisation avec la doctrine du christianisme », un prétendu « chris-
tianisme », ajoutait-il « qui a si bien su s’accoutumer de la brutalité
et de la violence de toutes les puissances qui dominent le monde ».
Les Allemands ont abandonné la foi chrétienne « pour conférer a la
propriété privée un caractére encore plus sacré qu’a la religion ».
Selon lui, c’était la civilisation chrétienne qui était en cause quand
bien méme « nous aurions voulu en rejeter la faute sur les Juifs
seuls », et ce sont les soi-disant chrétiens qui ont inventé « I’art
de faire de I’argent avec rien ». Cet effondrement du christianisme
était d’autant plus inquiétant pour Wagner que, mélangé au sein des
nations, « le Juif remonte toujours a la surface ». Nul contact avec
ces nations, écrivait-il, ne lui fera « embrasser une [autre] religion;
car, réellement, il n’a point de religion, il n’a pas foi en la vie éter-
nelle, mais ne croit qu’en la vie sur terre ». Wagner plaidait aussi
pour un réveil du peuple allemand afin de promouvoir « I’esprit de
pure humanité », et il concluait en affirmant « n’appartenir a aucun
parti » et ne chercher que « le réveil de ’homme a sa dignité simple
et sacrée ». Alors, prévoyait-il: « il n’y aur[ait] méme plus... de
Juifs ». Que voulait-il dire au juste ?

J. Katz et J.-J. Nattiez affirment que Wagner envisageait un
génocide des Juifs. Tous deux ne s’appuient que sur un seu/ argument,
a savoir D’entrée du Journal ou le compositeur disait & Cosima
«que tous les Juifs devraient périr (verbrennen) au cours d’une
représentation de Nathan le sage ». Dans cette sortie hargneuse,
lancée a la suite de I’incendie dramatique du Ringtheater de Vienne,
Wagner mettait en rapport cette catastrophe avec le sort « de pauvres
ouvriers ensevelis dans une mine de charbon », événement qui
ne troublait personne. Wagner se scandalisait du mépris de classe
que révélait ce contraste, ce qui explique sa pointe navrante voire
nauséabonde. Mais il ne s’agissait que d’une saillie jetée dans la
colére et non, bien évidemment, d’un programme d’extermination.
La question reste donc enti¢re et ne fait pas comprendre ce que
Wagner entendait par « cesser d’étre juif ». En réalité, il semble

99

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

que Wagner ait envisagé, malgré ses doutes, la conversion des Juifs
au christianisme. C’est ce qui explique son souhait, non formulé
expressement a I’intéressé, de voir le chef d’orchestre pour Parsifal
(Hermann Levi) accéder au baptéme. En revanche, Wagner précisait
aussi que pour devenir des chrétiens, les Juifs (dont Levi) devaient
« apprendre a mourir ». Cette formule ne vise évidemment pas un
génocide, mais s’éclaire par la théologie paulinienne du baptéme
(Rm 6, 1-11; 2 Tm 2, 11), ou I’apotre explique que le baptéme est
I’acte par lequel le baptisé participe a la mort du Christ en croix.
Le baptéme chrétien, en effet, suppose, a la fois, des signes, c’est-
a-dire le rite prescrit, leur signification, c’est-a-dire une vie ou I’on
meurt au péché, et la foi. Cette théologie traditionnelle explique que
Wagner pouvait, dans le méme mouvement, nier le baptéme d’un
Heine ou d’un Mendelssohn o, selon lui, la foi était absente, et
souhaiter, dans son for interne, le baptéme d’un Levi. Par I’adhésion
réelle a la foi en Christ, Wagner pensait —comme Luther trois siécles
auparavant — que serait réglée la question juive, et qu’il « n’y aurait
plus de juifs ». C’était évidemment une faute grave non seulement
vis-a-vis des Juifs et leur liberté, mais également au regard de
la foi chrétienne. L’antisémitisme wagnérien était assurément
profond et condamnable, il fut méme, selon la formule de J. Katz,
« destructeur », mais, motivé par ses convictions chrétiennes, il ne
fut jamais ni raciste ni génocidaire.

100

22. WAGNER ET LE RACISME

Pour une majorité de commentateurs, I’antisémitisme de Wagner
le range ipso facto dans les rangs des penseurs racistes du xix° siecle.
La liaison entre le racisme et I’antisémitisme semble, en effet, aller
de soi. Ce rapprochement a une autre raison bien précise qui tient a
la rencontre de Wagner avec Arthur Gobineau, le diplomate frangais
auteur de 1’Essai sur [’inégalité des races humaines. Depuis bien
longtemps, c’est un truisme que de souligner la communauté de
vues entre Wagner et Gobineau et d’assurer, comme le fait Barry
Millington, que « I’antisémitisme de Wagner évolua sous I’influence
du comte Gobineau, reprenant certains aspects de la théorie des
races », alors que Gobineau n’était pas antisémite, ou bien de penser
comme Jacques Le Ridder qu’il trouva dans la « lecture de I’Essai
sur l’inégalité des races humaines la confirmation de ses propres
convictions », alors que Wagner est I’un des rares au xix° siecle a
avoir condamné le racisme gobinien. Le terrain parait donc miné,
mais la question n’est pas mineure, car Wagner avait si bien pénétré
la pensée de Gobineau qu’il put réagir a ses thémes racistes et
les dénoncer en écrivant ce texte fondamental qu’est Héroisme et
christianisme (1881).

Gobineau peut étre considéré comme le premier penseur raciste
systématique et son Essai comme fondateur du racisme moderne.
Son idée de base était assez simpliste et fondée sur le postulat que
les races sont inégales et que la race aryenne, qui vient du centre
de I’Asie, est la race supérieure. Au bas de I’échelle, Gobineau
placait les peuples noirs d’Afrique, affirmation couramment

101

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17

18

N =
S O

W N =

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



\S)

W

()]

admise a 1’époque, mais Gobineau allait beaucoup plus loin,
en s’interdisant de croire non seulement a 1’unité, mais surtout a
I’existence méme du genre humain. Pour lui, certaines races étaient
le produit « d’un mélange entre le singe et I’homme » et il avouait
a sa sceur (moniale bénédictine) qu’il considérait ces individus
«non comme des hommes, mais comme des anthropoides ».
Mais ’aspect le plus « original » de ce racisme était son caractere
pessimiste. Pour lui, non seulement les races étaient inégales,
mais amenées inéluctablement a se mélanger, il estimait que les
conséquences en étaient « effroyables ». Les faibles, écrivait-il, ont
« été ¢élevés, mais les grands, du méme coup, ont été abaissés, mal
que rien ne compense ». Le mélange des races conduirait ainsi au
déclin inéluctable de I’humanité et rien, surtout pas 1’eugénisme,
ne pourrait enrayer cette déchéance. Enfin, Gobineau jugeait le
christianisme hostile a tout progrés civilisateur et s’en prenait tout
particulierement a Jésus, coupable, a ses yeux, d’avoir « célébré
les manchots, les Iépreux, les malingreux », alors que « tous ces
pauvres, ces fils du hasard, n’ont pas d’ame ».

Wagner et Gobineau se rencontrérent au soir de leur vie une
premiére fois 8 Rome en novembre 1876 et, de facon concluante, a
Venise en octobre 1880. Bien peu de choses les destinaient a aller
I’'un vers 1’autre. Mais Wagner fut fasciné par le brillant causeur
qu’était Gobineau et se mit immédiatement a lire tous les ouvrages
du diplomate qu’il put se procurer. Il s’attaqua notamment au
trés volumineux Essai sur l'inégalité des races qu’il lut de mars
a aolt 1881. Entre-temps, il recut Gobineau une premiere fois a
Bayreuth en mai-juin, rencontre qui fut marquée par quelques scénes
pénibles dont cette altercation au sujet des Irlandais que Wagner
jugeait opprimés par les Anglais, oppression que Gobineau trouvait
légitime puisque les seconds étaient de « meilleure race » que les
premiers. Quelques jours plus tard, Wagner « explosait en faveur du
christianisme comparé aux théories raciales ». Autant dire que les

102

termes du désaccord étaient manifestes avant méme la rédaction de
son article par Wagner.

Achevé début septembre 1881, Héroisme et christianisme, la
dénonciation wagnérienne de I’Essai de Gobineau, est un texte
peu connu et mal interprété du fait de son écriture difficile et aussi
parce que le début de I’article — destiné a présenter un auteur peu
connu du public allemand — laisse a penser que Wagner partageait
les vues de Gobineau. Passé le cinquiéme du texte, sans crier gare,
Wagner présentait les deux objections wagnériennes majeures au
systéme gobinien. Il y a, en premier lieu, « une unité dans le genre
humain », unité que révele chez ’homme la « compassion dans la
souffrance ». On rencontre, certes, des « natures héroique », mais
elles se caractérisent, non par la race, mais uniquement par leur
capacité a étre solidaire de tous les étres souffrants. C’est pourquoi
le saint I’emporte sur le héros parce qu’il « endure les souffrances
et se sacrifie pour les autres, son humilité est plus inébranlable que
I’orgueil du héros ». Ensuite, ce saint n’est pas nécessairement issu
de la race aryenne et « criminel serait celui qui demanderait si le
sang du Sauveur, coulant de sa téte, de ses blessures sur la croix,
appartient a la race blanche ou a une race quelconque ». Le Christ
sauveur est mort sur la croix pour I’humanité enti¢re et non pour
une race particuliere, son sacrifice concerne « le genre humain
tout entier ». Wagner concluait en soutenant que « le véritable
christianisme » pourrait susciter « une égalité générale des races
fondée sur un ordre éthique du monde ».

Gobineau ne répondit pas directement a D’article qui lui fut
envoy¢ dans le courant du mois de septembre 1881. Dans sa lettre
a Cosima du 25 septembre, il écrivit en post-scriptum : « Lorsque
j’ai écrit sur les Races, je me suis trompé. Je croyais que cela dure-
rait environ trente ans de plus. Je ne le dirai plus aujourd’hui ». En
accentuant ses theéses, Gobineau signifiait ainsi son total désaccord
et le rejet du contenu d’Héroisme et christianisme sans rompre,

103

\)

W

w

W
[\

W
W



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

toutefois, avec Wagner. Le dialogue s’achevait donc sur un constat
discret de désaccord.

Au début de leur relation, il est vrai, Wagner fut fasciné par la
personnalité du diplomate et la lecture des Nouvelles asiatiques
de Gobineau fut pour lui un véritable éblouissement: « Mon Dieu,
s’exclama-t-il, dire que j’ai fait si tard la connaissance du seul
écrivain original. » Avec le temps, les commentaires furent de plus
en plus nuancés, mais les deux hommes, au crépuscule de leur vie,
n’avaient guere envie de se lancer dans une querelle publique. Il
reste que Wagner avait bien cerné ce qui est inacceptable chez
Gobineau. Alors que des esprits dits « éclairés » comme Alexander
von Humbolt, Prosper Mérimée ou Ernest Renan (et au xx° siecle
Léon Poliakov) n’avaient rien trouvé a redire aux théses de 1’ Essai,
seuls Alexis de Tocqueville et Wagner réagirent en leur si¢cle au
nom de l'unité de I’espéce humaine. En dénongant le racisme
gobinien, Wagner restait fidele a ses convictions, lui qui déplorait
que « les théologiens protestants aient pris parti pour 1’esclavage
parce que rien ne s’y opposait dans la Bible », et qui professait
que « les Zoulous sont des hommes comme nous ». Si Wagner fut
quelque peu victime du destin de Gobineau en Allemagne par un
amalgame impropre, il lui doit aussi d’avoir écrit ces pages ou nous
pouvons lire cette dénonciation radicale du racisme au xix® siecle.

104

23. RELIGION DE I’ART?

Dans ses Discours sur la religion de 1799, Friedrich
Schleiermacher avait mis en évidence I’étroite parenté des arts et
de la religion: « La religion et I’art se cOtoient comme deux ames
amies. Elles ont toujours sur les Iévres des paroles aimables et des
épanchements de coeur ». Schleiermacher ne songeait nullement a
substituer 1’art a la religion, mais seulement a faire observer que ces
deux ordres de connaissance étaient proches 1’'un de ’autre et que
la pratique artistique permettait aussi de faire comprendre comment
fonctionne le discours théologique. En réalité, la question avait été
posée depuis que Kant venait de montrer la caducité du chemin
devant conduire au savoir absolu. Acceptant le verdict kantien, le
romantisme allemand avait admis que 1’art pouvait remplacer le
discours philosophique défaillant. Si I’affirmation de 1’autonomie de
I’art et sa capacité a se présenter comme une solution de rechange a la
philosophie le faisait sortir de son rdle traditionnel de divertissement,
peut-on pour autant parler de « religion de I’art » ? S’il nous parait
¢vident d’y voir une théorie ou de lui reconnaitre une fonction
herméneutique™, il semble plus approprié de parler d’une théorie
spéculative de 1’art, ou encore d’une théorie d’un art théologique.
L’art peut étre appréhendé comme voie de connaissance, un savoir
qui permet une compréhension nouvelle des vérités transcendantes
que la philosophie a renoncé a pénétrer et non comme un objet de
culte.

C’est pourtant cette derniere thése qui semble s’imposer dans
I’interprétation qui est donnée du projet wagnérien. On soutient,

105

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



W N =

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

en effet, que « Wagner a prétendu créer un art total qui puisse se
substituer aux religions » (Paul Valadier), ou encore que « I’ceuvre
de Wagner pousse au plus loin [...] I’hypothése d’une religion de
I’art » (Timothée Picard), lequel ajoute que I’« on se rend a son
temple comme on va a la messe ». Cette derni¢re observation
n’est pas d’aujourd’hui puisque, dés 1887, soit cinq années apres
la création de I’ceuvre, Elisabeth von Herzogenberg (une pianiste
brahmsienne) en accusait les wagnériens « pour lesquels Parsifal
¢tait devenu une messe ». Ces jugements reposent en réalité¢ sur
la critique nietzschéenne qui voyait un lien intrinseque entre la
musique de Wagner et une religion du néant et dans « les tentatives
de substitution (de la religion par I’art), considéré comme une
derniere “ombre” du vieux dieu, une farce grossiere pour se donner
encore une “croyance” » (Paul Valadier).

Mais ce n’est pas tout. Présumé propice a des interprétations
plus ou moins extravagantes, « qu’il s’agisse du bouddhisme, du
catholicisme le plus pur, de I’anthroposophie, de 1’occultisme Rose-
croix, du néo-paganisme ou de la franc-maconnerie » (T. Picard),
Parsifal fut compris par certains comme un lieu de révélation
mystique ou la musique élevait I’ceuvre wagnérienne au rang de
religion syncrétique, un méli-mélo de croyances mal maitrisées.
Wagner n’était en rien le responsable de ces coquecigrues qui
trahissent plutdt une ignorance de ce que sont une religion* en
général et le christianisme en particulier. Pourtant, on 1’en accuse
toujours pour avoir écrit dans I’incipit de Religion et art: « On
pourrait dire que, lorsque la religion devient artificielle, il est
réservé a I’art de sauver I’essence de la religion. » Cette phrase a été
interprétée improprement dans le sens d’une substitution, la religion
étant devenue inadéquate et périmée devait étre dépassée par 1’art,
lieu ou se réaliserait le lien exclusif avec la divinité et ’absolu. Ce
ne serait plus le Christ qui sauve, mais « I’ceuvre d’art rédemptrice »
(T. Picard). Cette interprétation est pourtant en totale contradiction
avec le message de Religion et art résumé ici dans sa conclusion:

106

Or, le Sauveur ne nous a-t-il pas ordonné lui-méme de chanter
nos désirs, notre foi et notre espoir? L’Eglise chrétienne nous
a laissé son héritage le plus noble en nous donnant I’ame de
la religion chrétienne qui se lamente sur tout, qui dit tout, qui
chante tout. Au-dela des murs du temple, la sainte musique,
qui ranime toutes choses, a pu pénétrer par toute 1’étendue de
la nature, en enseignant a ’humanité avide de rédemption un
langage nouveau [souligné par nous] capable d’exprimer I’infini
avec une certitude indiscutable.

La musique est donc une médiation, c’est un langage qui n’a
d’autre intérét, selon Wagner, que de remplacer d’autres langages
eux-mémes ¢épuisés. Parmi ces langages obsolétes et trompeurs,
Wagner rangeait la théologie dogmatique de son temps qui « avait
accumulé un appareil de mythes infiniment compliqué » et qui
avait permis « aux riches d’esprit de s’approprier la foi des pauvres
d’esprit en altérant et en défigurant les dogmes ». Wagner pensait
que l’art, au regard des concepts, avait un pouvoir explicatif bien
plus puissant, car il « saisit le symbole de I’idée, et I’¢éleve au-dessus
d’elle-méme a la hauteur d’une révélation, en y incluant le concept
en question ». C’est pourquoi il pensait qu’« au sens strict, la
musique est le seul art absolument adéquat a la foi chrétienne ».
Il soutenait également que I’art « devait se séparer de la définition
du concept verbal a mesure que le dogme religieux devenait un jeu
frivole de la casuistique jésuite ou de I’avocasserie rationaliste ».
Wagner n’avait donc pas le projet de remplacer la foi chrétienne
par un soi-disant « culte de I’art », dont on chercherait vainement
le contenu, ni de créer une religion nouvelle comme on 1’en accuse
¢galement. Il voulait seulement retrouver la foi (fantasmée?) du
christianisme primitif, libérée « de I’appareil de mythes infiniment
compliqués accumulé par I’Eglise », comme voulut le faire, a sa
maniére, Adolf von Harnack® au xx°© siécle. L’art, « idée méme du
monde » selon la legon apprise de Schopenhauer, était pour Wagner

107

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



1
2
3
5

6

o0

10

N = = = = e e e =
S O 00 N N LD AW N —

W N =

S © 0 0 W»u R

L W W W NN NN NN N NN
(@)

W N =

une foi en acte et I’émissaire de la révélation du Dieu qui sauve.
C’est un chemin vers Dieu.

108

24. I’ART, CHEMIN VERS DIEU

« Apres la théologie, écrivait Martin Luther a Ludwig Senfl,
aucun art ne saurait égaler la musique parce qu’a coté de la théolo-
gie elle est la seule a procurer ce que crée autrement la théologie,
c’est-a-dire le repos et la joie de ’ame. » Cet amour de la musique
rendit Luther capable d’une réalisation artistique originale, a savoir
le chant d’église protestant de langue allemande. Sur pratiquement
tous les points importants du message chrétien, il composa un chant
dont le célébre Ein feste Burg ist unser Gott. En effet, Luther posait
« pour principe que la Parole divine est lettre morte, si elle n’est pas
en méme temps annoncée, transmise par la voix et écoutée » (Patrice
Veit). Wilhelm Heinrich Wackenroder et 1’idéalisme allemand
emboiterent le pas de Luther, le premier en estimant que la musique
était « I’art primordial », et le second en faisant de 1’art un concept
et méme le concept de 1’absolu. Pour Schopenhauer, enfin, I’art
avait une fonction supérieure, a savoir la contemplation des idées.
Pour le philosophe de Francfort, les idées apparaissent mieux dans
I’ceuvre d’art que dans le réel, car, dans 1’état esthétique, I’homme
cesse d’étre soumis au principe de raison et n’est plus asservi a la
volonté qui appartient au domaine de I’action. La musique permet le
dépassement complet de 1’individualisation puisqu’elle n’est pas du
ressort de la pensée. Elle n’a pas besoin de représentation, elle n’a
pas de contenu et I’espace et la causalité n’y ont aucune place. Elle
est seulement percue dans le temps et par le temps.

Wagner était ’héritier de ces divers courants. Il était « profondé-
ment ému par le chant du feste Burg » et rendait un vibrant hommage

109

18
19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

a Luther avec le choral d’entrée du I acte des Maitres Chanteurs
qui est un décalque du cantique Christ unser Herr zum Jordan kam
écrit et composé par le Réformateur. Il admirait le Schopenhauer
qui « reconnaissait dans la musique une idée méme du monde » et
lui savait gré d’avoir privilégié, tout comme I’idéalisme allemand,
I’Idée a la beauté puisque I’art exprime 1’Idée. Si dans les écrits
zurichois des années 1850 Wagner avait considéré que « I’ceuvre
d’art commune supréme était le drame » et que 1’essence du drame
« ne devait jamais étre déterminée par le caprice du musicien, mais
seulement par I’intention du poéte », la découverte de Schopenhauer
aprés 1854 changea la perspective. En 1851, c¢’était ’intention
poétique qui était déterminante, en 1870 (dans Beethoven) c’est la
musique qui sera capable d’exprimer I’indicible.

Dans Religion et art, Wagner expliquait que I’Eglise qui, au
Moyen Age, utilisait la philosophie pour rationaliser ses dogmes
s’efforcait néanmoins de représenter par des moyens artistiques
certains d’entre eux. Il éclairait son propos en prenant I’exemple
du portail de la cathédrale Saint-Kilian de Wiirzburg ou Dieu était
sculpté sortant d’un nuage et infusant par le moyen d’un roseau I’em-
bryon de Jésus dans le ventre de Marie. Il opposait a cette sculpture,
selon lui « décadente », I’exemple de la Madone Sixtine de Raphaél
qui présentait « I’incompréhensible et I’indéfinissable mystere du
dogme religieux dans une révélation sans voile ». La contemplation
de la toile de Raphaél permettait de comprendre, bien mieux que la
théologie, le don du salut obtenu non par les ceuvres humaines, mais
par pure grace* (illustrant ainsi le dogme de la justification par la
foi*). Il ajoutait: « La peinture dit: “Cela signifie” (das bedeudet),
mais la musique nous dit: “Cela est” (das ist). » Que voulait-il dire
parla?

Wagner expliquait cette distinction en précisant que la peinture,
déja tres performante par rapport au concept, ne pouvait cependant
aller au cceur du dogme divin puisqu’elle introduit entre ce dogme et
I’homme I’étape de la « signification (das bedeudet) ». La musique

110

va plus loin que les autres arts, parce qu’elle n’a pas besoin des
concepts et qu’elle est « une idée méme du monde » et « un pur pro-
duit du christianisme ». Wagner était donc un chrétien qui pensait
que I’art et surtout la musique, mieux que les concepts, sont plus
adéquats pour exprimer les vérités essentielles du message évangé-
lique. Solution utopique, peut-étre, mais le luthérien Paul Tillich®,
au xx° siécle, assurait qu'une ceuvre d’art €tait en mesure d’annon-
cer I’Evangile* et de fonder I’Eglise aussi bien, et peut-étre mieux,
que le discours dogmatique. Aujourd’hui le catholique Michel
Steinmetz® estime que « la musique se révele comme intrinséque-
ment capable de révéler quelque chose de Dieu ». Mais il ne faut
pas s’y tromper, la musique, elle aussi, n’était pour Wagner qu’un
« langage (Sprache) ». Elle est, certes, en mesure d’offrir une voie
capable de tutoyer I’indicible, d’approcher le mystére de Dieu, de
révéler le don gracieux du salut. Elle permet aussi la constitution
d’un peuple communautaire, mais elle n’est qu'une voie d’acces.
Quel statut, alors, Wagner attribuait-il a I’art et a la musique ?

Dans le christianisme, Christ est « le chemin, la vérité et la vie »
(Jn 14, 6). Il est le « seul médiateur® entre Dieu et les hommes » (1
Tm 2, 5), il est celui par lequel « Dieu le Pere nous a été dévoilé »
(Jn 1, 18) puisque « nul ne connait le Pére, si ce n’est le Fils » (Lc
10, 22). Autrement dit, « ’homme Jésus est le sacrement™ primor-
dial, voulu par le Pére comme unique acces a la réalité du salut® »
(Edward Schillebeeckx®). Il est ce que la théologie chrétienne nomme
I’Ursakrament, « le sacrement-source » (Louis-Marie Chauvet®) de
tous les autres sacrements dispensés par I’Eglise qui ne sont « que
des formes concretes a travers lesquelles Dieu est percu : une fenétre
ouverte sur Dieu, et non un objet en soi » (William Cavanaugh®), ou
encore des signes ou des chemins complémentaires indispensables a
la visibilité du salut. Sans avoir employ¢ cette terminologie, Wagner
donnait le méme statut sacramentaire a I’art et a la musique « qui
portent a notre conscience, plus clairement que tout autre, I’essence
intime de la religion, libre de toute fiction conceptuelle dogmatique »

111

AW N =

w

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



~N N L AW N~

o0

10

N = = = = e e e =
S O 00 N N LD AW N —

W N =

S © 0 0 W»u R

L W W W NN NN NN N NN
(@)

W N =

et qui, mieux que le concept verbal, sont capables « d’exprimer 1’in-
fini (Schrankenloseste) » et « I’'inexprimable (Unaussprechbare) ».
Etienne Gilson, il y a peu, le rejoignait quand il pensait que 1’art
est un « monde sacramentel a sa maniere » et, aujourd’hui, Michel
Fédou® fait de méme quand il écrit: « C’est aussi par ’art et la
musique que le Christ est accueilli tout au long de I’histoire. De
telles représentations trouvent leur fondement dans la doctrine de
I’Incarnation™® ». L’art ne remplace pas la religion, il ne fait I’objet
d’aucun culte, il est seulement au service d’une compréhension tou-
jours plus fidéle de I’Evangile*. Il est un chemin sacramentel privi-
1égié par Wagner pour accéder « au Dieu vivant dans notre coeur ».

112

25. WAGNER, UN CHRETIEN LUTHERIEN

Dans son commentaire du Psaume 51, Luther s’exprimait ainsi:
« Le sujet de la théologie est ’homme coupable et perdu ainsi que
le Dieu justifiant et Sauveur. Ce qui est en dehors de cette question
est erreur et vanité en théologie ». Cette phrase résume bien le
christianisme de Luther pour ne pas dire le christianisme tout court.
Pour Luther, 1’étre humain, en effet, est hanté par le probléme du
mal, il est soumis a I’épreuve du doute, de la mort et du jugement.
L’homme ne peut surmonter ces tribulations qu’en se remettant a la
Parole divine « par I’Ecriture* seule (sola scriptura) ». L’Ecriture
lui fait prendre conscience non seulement de son péché (c’est la
fonction de I’Ancien Testament), mais surfout lui apporte une
promesse* « par la grace* seule (sola gratia) » accordée en Christ
(c’est ce qu’annonce le Nouveau Testament). Cette promesse (ou
Evangile) consiste en ce que le Dieu plein d’amour n’incrimine
point ’homme pour ses fautes, il le rend « juste » malgré elles,
indépendamment de toute action méritoire de sa part. Mais le don
fait a I’homme doit étre re¢u « par la foi seule (sola fide) ». Cette foi
est initiative de I’Esprit saint, mais elle est aussi attitude du croyant
qui met sa confiance (fides) dans la promesse qu’il regoit. Quant
aux ceuvres humaines, loin d’étre la cause du salut, elles n’en sont
que la conséquence. Elles révelent la foi: « Si les ceuvres ne suivent
pas, écrit le Réformateur, il est certain que la foi n’habite pas nos
ceeurs. » S’agissant des sacrements*, ils ne justifient en rien puisque
« ce qui justifie, c’est la foi en la Parole de la promesse », mais ils
sont les « signes visibles du salut » (I’eau du baptéme, le pain et

113

AW N =

w

9
10
11

12

~
J

14
15
16
17
18

19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



AW N —

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

le vin de la céne) dont ’homme a anthropologiquement* besoin.
Quant a I’Eglise, enfin, « elle est véritablement présente 1a ou la
puissance du Saint-Esprit est a ’ceuvre a travers la Parole et les
sacrements. C’est par ces moyens que Christ devient présent » (Carl
Braaten®).

Cette théologie peut étre résumée en cinq points que nous
illustrons a 1’aide du schéma qui suit:

1. C’est Dieu qui a Ilinitiative par « I’Ecriture seule (sola
scriptura) ». Il vient vers ’homme en lui faisant la « promesse » du
salut*. C’est la « bonne nouvelle (I’Evangile*) » de Jésus-Christ.

2. Cette promesse faite par Dieu est celle de la justification*. Dieu
ne tient pas compte des fautes de I’homme et de ses insuffisances.
L’étre humain est justifié « par la grace seule (sola gratia) ».

3. Le Dieu miséricordieux fait le cadeau de sa grace a ’homme.
Encore faut-il qu’il soit recu. Il ne peut I’étre que si I’homme met
sa confiance « par la foi seule (sola fide) » dans la promesse divine.

4. Comme I’étre humain a besoin de signes visibles, le Christ
a institué des sacrements, « des moyens de grace, la promesse de
I’Evangile incarnée sous une forme concréte » (Carl Braaten®).

5. Si la foi (confiance) est authentique, I’homme agit pour rendre
le monde meilleur, veiller sur son frére, soulager les miseres. Les
« bonnes ceuvres » sont le critére d’une foi authentique.

114

Sola scriptura

1

Promesse = Evangile

Sola Foi Sacrement

Eglise
fide | Assentiment Signe visible &

Justification
Pécheur = justifié

(Euvres [¢—

Sola gratia

Comment Wagner s’inscrivait-il dans le schéma ci-dessus censé
illustrer la théologie luthérienne du salut? C’est toute la lecon de
Parsifal qui reprend les points essentiels de cette théologie.

1. Wagner rappelle le théme de la promesse (Verheissung) dans le
texte de présentation du prélude destiné a Louis II. Cette promesse
est réitérée a plusieurs reprises dans le livret, aux I et I1I° actes (cf-
entrée « Promesse » p. 59s).

2. Il présente également le theme de la justification dans le texte
destiné a Louis II et I’illustre, notamment, dans 1’enchantement du
Vendredi saint (cf. entrée « Justification par la foi » p. 55s).

3. Il met I’accent sur I’importance de la réception de la grace par
la foi par I'utilisation omniprésente du Leitmotiv de la foi. Il précise
¢galement que la foi est nécessaire a I’effectivité des sacrements

115

AW N =

w

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



A W N~

()]

o0

10
11

12
13
14

15
16
17
18

19

[\
w NN = O

[0, BN N

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

(cf. entrées « Justification par la foi» p.55s et « Sacrements »
p. S1s).

4. 1l reconnait I’importance anthropologique* des sacrements
en représentant une eucharistie dans la scéne du Graal du I acte
et deux baptémes au III° acte (ceux de Parsifal et de Kundry). En
revanche, il est trés ambigu sur I’autorité qui administre ces sacre-
ments. Sont-ce des sacrements de I’Eglise et qui en a la responsa-
bilité (cf’ entrées « Eglise » p. 43s et « Sacrements » p. 51s)?

5. Il insiste, enfin, sur la nécessité des ceuvres dans le sens exigé
par la théologie luthérienne. C’est parce que Dieu « prit I’homme
en pitié, souffrit pour lui par un sacrifice d’amour » que I’homme
« désormais prend soin de la création » (cf. entrées « Justification par
la foi » p. 55s et « Enchantement du Vendredi saint » p. 75s).

Un dernier point doit étre rappelé que ne traduit pas le schéma
ci-dessus. En effet, la résurrection® de Jésus n’y figure pas. Pourtant,
comme le souligne I’apotre Paul: « Si Christ n’est pas ressuscité,
notre prédication est vide, et vide est notre foi » (1 Co 15, 14), et la
théologie luthérienne est parfaitement conforme a I’enseignement
paulinien comme le souligne notamment la Confession d’Augsbourg
(1530): « Le Christ est réellement ressuscité le troisiéme jour. »
Pourquoi alors ne pas intégrer la résurrection dans le schéma?

Ce défaut s’explique par les différences entre les théologies
catholiques et luthériennes. La théologie catholique du Moyen
Age finissant était une théologie de la gloire montant vers la
connaissance ontologique* de Dieu par la spéculation rationnelle.
Luther a déplacé du coté du sujet le sens de gravité de [’annonce
de la foi. Il a plaidé pour une théologie existentielle cherchant a
répondre a I’inquiétude du croyant pour son salut. La croix* est la
réponse a cette angoisse puisque « le rachat trouve son centre dans
la croix de Jésus » (Carl Braaten®). La croix est I’¢lément salvateur
qui prouve a I’homme a quel point il est aimé de Dieu, car, ajoute le
Réformateur, « [mon Seigneur] m’a sauvé, racheté et acquis, moi,

116

homme perdu et condamné, en me délivrant de tout péché [...] par
ses souffrances et sa mort innocente » (second point fondamental du
Petit catéchisme®). Quant a la justification, elle atteste la décharge
« judiciaire » opérée par Dieu au bénéfice de I’étre humain. La
résurrection est la conséquence de 1’amour signifié¢ par 1’oblation
et ’obéissance du Christ, c’est I’horizon eschatologique® dans
lequel le croyant met son espérance. Se situant dans la ligne de
cette théologie, Wagner exaltait la croix du Christ et plagait dans
«le Sauveur crucifié son dernier refuge », ce qui ne I’empéchait
nullement de confesser que « son Rédempteur est vivant» (cf.
entrée « Jésus-Christ » p. 31-34).

Wagner adhérait donc au schéma luthérien présenté plus haut a la
nuance d’une ecclésiologie* plus qu’ambigué du fait de son hosti-
lité a toute forme ecclésiale institutionnelle. Malgré d’autres graves
erreurs qu’on ne saurait justifier (son antisémitisme et son rejet de
1’ Ancien Testament dans le canon des Ecritures* chrétiennes) dont
toutes les Eglises chrétiennes furent loin d’étre indemnes, Wagner
¢tait un chrétien fidele a la foi du Réformateur. Bien plus, il doit étre
considéré comme 1’un de ceux qui, au xix® siecle, ont illustré avec
bonheur une foi luthérienne authentique.

117

N O R S

w

18
19

[\
w NN = O

(UL N

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



ANNEXES



THEOLOGIENS CONTEMPORAINS CITES

Karl Barth (1886-1968), pasteur et théologien réformé suisse.
Professeur aux universités de Gottingen et de Bale. A I’origine
de I’Eglise confessante (Bekennende Kirche) opposée a 1’Eglise
protestante du Reich (Deutsche Reichskirche) d’obédience nazie.
En frangais, Dogmatique (1932-1974); L’Epitre aux Romains
(1919-1972).

Richard Bell (né¢ en 1944), prétre et théologien anglican
britannique. Professeur a I’Université de Nottingham. En anglais,
Deliver Us from Evil (2007); Wagner s Parsifal. An Appreciation in
the Light of His Theological Journey (2013).

Carl Braaten (1929-2023), pasteur et théologien luthérien
américain. Professeur a la facult¢ de théologie luthérienne de
Chicago. En anglais, Justification. The Article by Which the Church
Stands or Falls (1990). En francais, La Théologie luthérienne. Ses
grands principes (1996).

Dietrich Bonhoffer (1906-1945), pasteur et théologien luthérien
allemand. Professeur a I’Université de Berlin. Arrété par la Gestapo
en 1943 et exécuté en 1945. En frangais, Le Prix de la grdace (1962);
Résistance et soumission. Lettres et notes de captivite (2009).

Rudolf Bultmann (1884-1976), pasteur, exégete et théologien
luthérien allemand. Professeur a I’Universit¢ de Marbourg. En
francais, Nouveau Testament et mythologie (dern. éd. 2013); Jésus.
Mythologie et demythologisation (1968).

121

A W N -

9
10
11

12

13

15
16
17
18
19

[\
w NN = O

S O 00 N N W A~

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



A W N -

10
11

12

13

15
16
17
18
19

[\
w NN = O

W A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

W N =

William Cavanaugh (né en 1962), théologien catholique laic
américain. Professeur a I’Université DePaul a Chicago. En francais,
Torture et Eucharistie (2009); Idolatrie ou liberté (2022).

Louis-Marie Chauvet (né en 1942), prétre et théologien francais.
Professeur a I’Institut catholique de Paris. Symbole et sacrement.
Une lecture sacramentelle de [’existence chrétienne (1987); La
Messe autrement dit. Retour aux fondamentaux (2023).

Gerhard Ebeling (1912-2001), théologien luthérien allemand.
Professeur aux universités de Tiibingen et de Ziirich. En frangais,
Luther. Introduction a une réflexion théologique (1983); Répondre
de la foi (2012).

Michel Fédou (né en 1952), prétre et théologien jésuite francais.
Arecu le prix Ratzinger en 2022. Professeur aux facultés Loyola de
Paris. Jéesus-Christ au fil des siecles. Une histoire de la christologie
(2019) ; Jésus-Christ dans [’histoire humaine et le mystere de Dieu.
Essai de christologie (2024).

Adolphe Gesché (1928-2003), prétre et théologien catholique
belge. Professeur a 1I’Université de Louvain. Dieu pour penser
(1993-2003) ; Pensées pour penser (2003-2004).

André Gounelle (1933-2025), pasteur et théologien réformé
francais. Professeur a la facult¢é de théologie protestante de
Montpellier. Penser la foi (2000); Théologie du protestantisme
(2021).

Adolfvon Harnack (1851-1930), théologien luthérien allemand.
Professeurs aux universités de Leipzig, Giessen, Marburg et
Berlin. En frangais, Marcion, I’Evangile du Dieu étranger (2003);
L’Essence du christianisme (2015).

Eberhard Jiingel (1934-2021), théologien luthérien allemand.
Professeur a I’Université de Tiibingen. En frangais, Dieu mystere du
monde. Fondements de la théologie du crucifié dans le débat entre
théisme et athéisme (1983); La Mort (2021).

Walter Kasper (né en 1933), cardinal, théologien catholique
allemand, ancien président du Conseil pour la promotion de I'unité

122

des chrétiens. Professeur aux universités de Miinster et de Tiibingen.
En francais, Jésus le Christ (1976); Le Dieu des chrétiens (1985).

Hans Kiing (1928-2021), prétre et théologien catholique suisse.
Professeur a Tiibingen. En allemand, Musik und Religion. Mozart.
Wagner. Bruckner (2006). En frangais, Etre chrétien (1994).

Marc Lienhard (né en 1935), pasteur et théologien luthérien
frangais. Professeur a I’Université de Strasbourg. Luther. L’Evangile
et I’Eglise chez Luther (1989); Luther. Ses sources, sa pensée, sa
place dans [’histoire (2016).

Walter von Lowenich (1903-1992), théologien luthérien
allemand. Professeur a I’Université d’Erlangen-Niirnberg. Luthers
theologia Crucis (1929); Luther und der Neuprotestantismus
(1963).

Henri de Lubac (1896-1991), cardinal, théologien jésuite
francais, membre de I’Institut. Professeur a 1’Université catholique
de Lyon. Surnaturel. Etudes historiques (1946); Aspects du
bouddhisme (1951-1955).

Joseph Moingt (1915-2020), prétre et théologien jésuite
francais. Professeur a I’Institut catholique de Paris et aux facultés
Loyola de Paris. L’Homme qui venait de Dieu (1993); Dieu qui
vient a [’homme (2002-2007).

Jiirgen Moltmann (1926-2024), pasteur et théologien luthérien
allemand. Professeur aux universités de Gottingen, Bonn et
Tiibingen. En francgais, Théologie de l’espérance (1964); Le Dieu
crucifie. La croix du Christ, fondement et critique de la théologie
chrétienne (1974).

Yves de Montcheuil (1900-1944), prétre et théologien jésuite
francais. Fusillé par les Allemands a Grenoble avec les maquisards
du Vercors. Professeur a I’Institut catholique de Paris. Aspects de
I’Eglise (1949); Lecons sur le Christ (2016).

Wolfhart Pannenberg (1928-2014), théologien luthérien
allemand. Professeur aux universités de Chicago, Harvard et

123

18
19

[\
w NN = O

wm A

[@)

S O

L W W W NN NN NN N NN
~

[US



~N N L AW N~

o0

10

]

\

9

N = = = e e e
S O 0 9 N L AU

W N =

S © 0 0 W»u R

L W W W NN NN NN N NN
(@)

W N =

Miinchen. En francais, Esquisse d’une christologie (1971);
Théologie systematique (2009-2011).

Regin Prenter (1907-1990), pasteur et théologien luthérien
danois. Professeur a 1’Université d’Aarhus. En anglais, The Word
and the Spirit (1965); Creation and Redemption (1967).

Karl Rahner (1904-1984), prétre et théologien jésuite allemand.
Professeur aux universités d’Innsbriick, Miinchen et Miinster. En
frangais, Traité fondamental de la foi. Etude sur le concept du
christianisme (1983); Les Sacrements de I’Eglise (1995).

Jacques Scheuer (né en 1942), prétre et théologien jésuite
belge. Professeur a I’Université de Louvain et aux facultés Loyola
de Paris. Un chrétien dans les pas du Bouddha (2010); Sagesse et
compassion : les deux ailes du bouddhisme (2021).

Edward Schillebeeckx (1914-2009), prétre et théologien
dominicain belge. Professeur aux universités de Louvain et
Nimegue. En francais, La Présence du Christ dans [’eucharistie
(1970); Le Christ sacrement de la rencontre de Dieu (1997).

Reinhard Schwarz (1929-2022), théologien luthérien allemand.
Professeur a I’Université de Miinchen. Die apokalyptische Theologie
(1977) ; Martin Luther, Lehrer der christlischen Religion (2016).

Michael Seewald (né¢ en 1987), prétre et théologien catholique
allemand. Professeur a I’universit¢ de Miinster. Theologie aus
anthropologischer Ansicht (2016). En francais, Dogmes en devenir
(2022).

Bernard Sesboiié (1929-2021), prétre et théologien jésuite
francais. Professeur a la faculté de théologie jésuite de Lyon et aux
facultés Loyola de Paris. Jésus-Christ ['unique médiateur (1988-
1991); Sauveés par la grace (2009).

Michel Steinmetz (né¢ en 1977), prétre et théologien catholique
francais. Professeur a 1’Université de Fribourg. La Fonction
ministérielle de la musique sacrée (2018); La Musique, un
sacrement ? (2018).

124

Alain Thomasset (né¢ en 1957), prétre et théologien jésuite
francais. Professeur aux facultés Loyola de Paris. Interpréter et agir,
Jjalons pour une éthique chrétienne (2011); La Morale de Vatican I1
(2013).

Paul Tillich (1886-1965), pasteur et théologien luthérien
allemand et américain. Professeur aux universités de Berlin,
Tiibingen et New York. En francais, La Dimension religieuse de la
culture (1990); Le Courage d’étre (2014).

Francois Vouga (né en 1948), pasteur et théologien réformé
suisse. Professeur aux universités de Lausanne, Wuppertal et a
I’Université Laval du Québec. La Religion crucifiée. Essai sur la
mort de Jésus (2013); Paul face a la résurrection, en coll. avec
Céline Rohmer (2022).

125

18
19

[\
w NN = O

S O 00 N N L

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



WD R~ W N =

LIVRES BIBLIQUES
6
.
8
Ac: Actes des Apotres 1 Jn: Premiére épitre de Saint Jean 9
Ap: Apocalypse Jos: Josué 10
1 Co: 1™ épitre aux Corinthiens Lc: Evangile selon Saint Luc 11
2 Co: 2¢ épitre aux Corinthiens Lv: Lévitique 12
Col: Epitre aux Colossiens Mc: Evangile selon Saint Marc 3
Es: Esaie Mt : Evangile selon Saint Matthieu 14
Ex: Exode 1 P: Premiere épitre de Pierre 15
Ga: Epitre aux Galates Rm: Epitre aux Romains 16
Gn: Genese 1 S: Premier livre de Samuel 17
Hé : Epitre aux Hébreux 1 Th: 1™ épitre aux Thessaloniciens 18
Jg: Juges 1 Tm: Premicre épitre a Timothée 19
Jn: Evangile selon Saint Jean 2 Tm: Deuxiéme épitre a Timothée 20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

127



GLOSSAIRE THEOLOGIQUE

Anthropologie : Effort réfléchi de ’homme pour arriver a la connaissance
de lui-méme sous ses différents aspects (physique, social, psychologique,
philosophique, théologique).

Antinomisme: Doctrine qui enseigne, au nom de la suprématie de la
grace*, I’indifférence a 1’égard de la loi*.

Apologie: Du latin apologia « défense ». Dans le Nouveau Testament,
signifie « riposte » face a une accusation jugée illégitime ou infondée (voir
Ac22,1;1Co09,3).

Apophtegmes des Péres : Ensemble de préceptes et d’anecdotes attribués
aux ermites et aux moines du désert égyptien du v siécle (voir Péres du
désert*).

Baptéme: Du grec baptizé « tremper, plonger dans ». Rite commun a
plusieurs religions. Dans le christianisme, signe d’unité des croyants appelés
a vivre de la vie méme du Christ. Le baptéme plonge le catéchuméne dans la
mort du Christ et devient exigence de vie nouvelle.

Béatitude : Désigne par ce terme la totalité de 1’achévement définitif de
I’homme en état de grace*, dans I’ordre surnaturel.

Canon (des Ecritures*): Désigne le recueil, établi par les Eglises, des
livres qui constituent I’Ecriture* sainte, considérés par elles comme inspirés
et qui ont valeur de régle de foi.

Catéchismes (Petit et Grand): Ouvrages en langue allemande rédigeés,
en 1529, par Martin Luther qui est I’inventeur du genre. Les deux documents
se présentent de facon indépendante, le premier étant destiné aux chefs de
famille pour instruire les enfants, le second aux pasteurs et aux prédicateurs.

Céne: Voir « eucharistie ».

129

[UN

(U, TN

10
11

12

-
S

14
15
16
17
18
19

[\
A WO = O

L W W NN NN NN NN
W N = O O 00 39 & W

w o



W N =

W\ A

o0

10
11

12

-

J
14
15
16
17
18

19

)
A W N~ O

W W W NN NN NN NN
N = O 0 0 9 N D

W
W

Christologie: Développement systématique de la doctrine chrétienne
concernant la personne* du Christ et sa double identité d’homme et de Dieu.

Chute: Au sens premier, la chute (ou premier péché) désigne la décision
libre par laquelle le premier homme s’est détourné de Dieu (Rm 5, 12s). Au
sens second, désigne le fait ou la cause du péché du croyant. On parle alors de
« scandale » (du grec skandalon « piége qui fait tomber »).

Componction: Du latin compuctio « piqlre », tristesse profonde et
durable éprouvée apres avoir offensé Dieu.

Confession d’Augsbourg: Texte fondateur du luthéranisme composé de
vingt-huit articles, rédigé par Philip Melanchthon, et présenté le 25 juin 1530
devant la dié¢te d’Empire convoquée par Charles Quint. A la demande de
Charles Quint et en réaction a la Confession, des théologiens catholiques rédi-
gerent une Réfutation. I’ Appologie* de la Confession d’Augsbourg est la
réponse rédigée par Melanchthon a cette Refutation. Confession et Apologie
constituent les deux premiers textes fondateurs du luthéranisme.

Confession de foi: Déclaration portant sur les croyances partagées par
une communauté religieuse sous une forme structurée.

Consolateur (Paraclet), (7rdster): Paraclet, du grec parakletos
« défenseur, consolateur ». Nom donné a I’Esprit saint en Jn 14, 16 et 26; 15,
26 et 16, 7. Luther traduit les quatre occurrences johanniques de parakletos
par der Troster (Lutherbibel 1545).

Croix : Instrument de I’exécution de la peine capitale en usage dans 1’An-
tiquité romaine pour les criminels de droit commun. Désigne dans le christia-
nisme le mode de réalisation de la rédemption* objective (celle réalisée par
le Christ) et subjective (fondée sacramentellement dans le baptéme). Pour la
théologie moderne, la croix est le symbole de I’amour infini de Dieu pour les
hommes qui va jusqu’au don de lui-méme et non du chatiment subi par le
Christ pour calmer la colére de Dieu (voir « théologie de la satisfaction »*).

Démiurge : Du grec demiourgos « artisan ». Cause premicre de 1’univers
selon le Timée de Platon. Selon les gnostiques®, divinité subalterne et
malfaisante a laquelle on doit le monde créé, prison maléfique de 1’étre
humain.

130

Dépot de la foi: Ou Fidei depositum. Dans I’Eglise catholique, ensemble
des enseignements professés par Jésus-Christ et transmis par les apotres. Doit
étre distingué de la dogmatique™.

Docéte, docétisme : Doctrine de ceux qui professent que le Christ n’a pas
assumé une humanité corporelle, mais seulement une apparence humaine et
qu’il ne serait pas mort sur la croix. Doctrine combattue par la Grande Eglise*
aux I° et e sic¢cles, car ruinant I’incarnation™® du Christ.

Dogme, dogmatique: Du grec dogma « décision, décret ». Dans le
Nouveau Testament: « édit de César Auguste » (Lc 2, 1), ou « prescriptions
des apotres » (Ac 16, 4). Dans le christianisme: définition doctrinale en
principe irréformable.

Dualisme: Doctrine d’aprés laquelle la réalité se compose de deux
domaines d’étres également primitifs et absolument opposés I’un a I’autre. En
histoire des religions, son importance tient a la doctrine du manichéisme qui
partage le monde en un principe absolu bon et un autre absolument mauvais
qui se limitent I’un I’autre de fagon hostile.

Ecclésiologie: Branche de la théologie chrétienne qui étudie le role de
I’Eglise dans I’histoire du salut*.

Ecriture(s): Désigne la Bible considérée comme un tout et regue par
I’Eglise comme Parole de Dieu*.

Eglise : Du grec ekklésia « assemblée ». A Athénes, instance représentative
de citoyens. Dans le christianisme, manifestation des disciples du Christ
comme corps social et hiérarchique, doctrinal et cultuel. On distinguera
I’Eglise universelle et les églises locales.

Encratisme : Courant radical du christianisme ancien se caractérisant par
un ascétisme absolu notamment sur le plan sexuel. Considéré comme suspect
par la Grande Eglise* et condamné dans ses formes extrémes.

Eschatologie: Doctrine chrétienne des fins dernicres, sachant qu’avec
Jésus-Christ le temps de la fin a déja commencé.

Eucharistie (Céne): Du grec eucharistia «action de grace,
reconnaissance ». Désigne I’action de graces prononcée sur le pain et la coupe
par Jésus-Christ le Jeudi saint. A partir du 1° siécle désigne 1’action de graces
par excellence qu’est le repas du Seigneur*.

131

[UN

(U, TN

10
11

12

-
S

14
15
16
17
18
19

[\
A WO = O

L W W NN NN NN NN
W N = O O 00 39 & W

w o



W N =

W\ A

o0

10
11

12

-

J
14
15
16
17
18

19

)
A W N~ O

W W W NN NN NN NN
N = O 0 0 9 N D

W
W

Evangile (évangiles) : Au singulier et avec majuscule désigne le message
de la Bonne Nouvelle du salut en Jésus-Christ a pénétrer sans cesse pour
mieux le comprendre. Au pluriel et sans majuscule désigne les écrits de main
d’homme rassemblés dans les quatre évangiles canoniques regus dans les
Eglises.

Exégése : Désigne la discipline de ’interprétation des textes de I’Ecriture*.

Expiation : Du latin expiare « purifier en effacant la faute qui sépare des
dieux ». La religion grecque voyait dans le rite de purification la réparation
qui rendait les dieux favorables. L’Ancien Testament centre ’attention sur
YHWH?* qui seul pardonne les péchés (Ex 29, 36s; Lv 1, 4; 4, 26). Dans le
christianisme, contrairement au langage courant, expier n’est pas subir un
chatiment, c’est se laisser réconcilier par Dieu par le Christ (Rm 3, 25; Hé 2,
17;1Jn2,2;4,10).

Foi: Du latin fides « confiance » qui traduit le grec pistis. Terme rencontré
deux cent quarante-quatre fois dans le Nouveau Testament dont cent quarante-
deux dans le corpus paulinien. Désigne, dans le christianisme, ’acte personnel
d’adhésion au Dieu révélé par Jésus-Christ. Par extension et dans un sens
objectif, désigne les croyances religieuses.

Folie (Torheif) : Traduction luthérienne du grec moria (cinq occurrences
dans 1 Co). Référence au théme paulinien fondamental de la « folie de la
croix » : « Le langage de la croix est folie pour ceux qui se perdent, mais pour
ceux qui sont en train d’étre sauvés, il est puissance de Dieu » (1 Co 1, 18).

Gnosticisme (gnose) : Terme inventé en 1669 par Henri More pour dési-
gner les mouvements religieux des 11 et 1m1° siécles, centrés sur la connaissance
(en grec gnosis) supréme du monde et du divin dont ’acces force les portes
salvatrices de la vérité ultime et qui est, par conséquent, réservé a une élite.
Selon le gnostique Basilide, c¢’était « pour avoir antérieurement péché dans
une autre vie que 1’ame subissait ici-bas le chatiment approprié » (Clément
d’Alexandrie, Stromates 1V, 12, 82, 2).

Grice: Désigne I’attitude bienveillante, la faveur absolument gratuite par
laquelle Dieu se penche sur I’homme. Dans le catholicisme, « grace » signifie
leffet de cette faveur par laquelle Dieu se donne a I’homme (dit « état de
grace »). Dans le protestantisme, exprime /’acte souverain de Dieu.

132

Grande Eglise: Désigne le courant orthodoxe du christianisme qui se
réclame de la tradition apostolique et qui a constitué le courant majoritaire
lors de la structuration de cette religion.

Herméneutique : Science de I’interprétation des textes (voir « Exégese »).

Histoire du salut: Concept des théologies juive et chrétienne qui mettent
en évidence I’action salutaire de Dieu au cours de I’histoire humaine.

Hypostase : Du grec upostasis « fond d’une chose ». Terme technique de
la théologie chrétienne appliqué a chacune des trois personnes* de la Trinité*.

Immaculée Conception: Dogme proclamé par le pape Pie IX le
8 décembre 1854 selon lequel Marie, la mére de Jésus, par la grace rédemptrice
prévenante du Christ, est restée, dés le début de son existence, préservée du
péché originel. A ne pas confondre avec la naissance virginale de Jésus ou
« conception virginale ».

Incarnation : Désigne le fait que Dieu est devenu étre humain en Jésus de
Nazareth: « Le Verbe s’est fait chair » (Jn 1, 14).

Infaillibilité pontificale: Dogme défini au concile de Vatican I
(constitution Pastor aeternus du 18 juillet 1870) qui précise que lorsque le
pontife romain (le pape) parle ex cathedra en matiére de foi ou de morale,
il jouit, en vertu de I’assistance divine, du charisme de I’infaillibilité. Par
conséquent, les doctrines enseignées « doivent &tre tenues » et considérées
comme « irréformables ».

Justification par la foi: Dogme luthérien « capital » qui englobe tous les
autres selon Luther, a savoir que ’homme obtient le salut* par la grace* de
Dieu dans la foi* en Jésus-Christ sans mérite de sa part. Les ceuvres sont la
conséquence de la justification. Voir rédemption™.

Kulturkampf: Ou « combat pour la civilisation ». Politique religieuse
menée par le chancelier du Reich Otto von Bismarck destinée a rompre les
liens entre I’Eglise de Rome et I’Eglise catholique allemande. Politique menée
activement de 1871 a 1878 et abandonnée définitivement en 1887.

Loi: Ordonnance destinée a une communauté et émanant de ceux qui
détiennent 1’autorité dans cette communauté. La loi joue un role décisif dans
I’histoire du salut* en Isra€l. Les livres de I’ Ancien Testament contiennent
bon nombre de lois considérées comme la manifestation de la volonté divine.

133

[UN

(U, TN

10
11

12

-
S

14
15
16
17
18
19

[\
A WO = O

L W W NN NN NN NN
W N = O O 00 39 & W

w o



W N =

W\ A

o0

10
11

12

-

J
14
15
16
17
18

19

)
A W N~ O

W W W NN NN NN NN
N = O 0 0 9 N D

W
W

Le Nouveau Testament emploie la notion de loi dans la méme acception que
I’ Ancien.

Lutherbibel: Traduction du grec du Nouveau Testament par Luther
en 1522 et de I’hébreu de I’Ancien Testament par Luther et de nombreux
collaborateurs en 1534. Cette traduction fit I’objet de multiples révisions dont
la derniére en 1545.

Médiateur: En théologie chrétienne, Jésus-Christ est médiateur entre
Dieu et les hommes dans un sens unique et définitif, du fait que c’est en lui et
dans son ceuvre que se produit la manifestation absolue et ultime du don de
Dieu, de sa grace™ et de 1’acceptation de ce don par I’homme.

Mémorial : Célébration qui rend actuel un événement passé de 1’histoire
du salut®* pour qu’il puisse étre vécu dans le présent et projeté dans 1’avenir
(voir Ex 12, 14; 1 Co 11, 24).

Métempsychose: Du grec métempsuchésis « déplacement de 1’ame ».
Transvasement d’une ame dans un autre corps. Suppose la préexistence de
I’ame et la dualité entre le corps et I’ame. Le bouddhisme ne croit pas a la
métempsychose puisque, pour lui, I’ame n’existe pas, le « moi » n’étant qu’il-
lusion de I’identité individuelle.

Métonymie : Procédé de langage par lequel on exprime une chose ou un
concept au moyen d’un terme (uni a la chose ou au concept par une relation
nécessaire) désignant une autre chose ou concept.

Mystere: Du grec mustérion « savoir réservé a une élite ». Désigne
dans le Nouveau Testament I’initiative de Dieu se révélant aux hommes et
accomplissant leur salut*. S’emploie aussi pour désigner les trois grandes
affirmations du christianisme : incarnation*, Trinité* et rédemption*.

Ontologie: Recherche philosophique de I’intelligence de 1’étre et de
chaque étre.

Parole de Dieu : Expression plutdt rare dans les évangiles et plus fréquente
dans les Actes des Apotres et les lettres de Paul. Désigne le message chrétien
inscrit dans 1’histoire comme le précise I’Epitre aux Hébreux : « Aprés avoir
parlé autrefois aux peres dans les prophétes, Dieu nous a parlé a nous en un
Fils » (He 1, 1-2).

134

Pélagianisme : Doctrine hérétique de Pélage (v© siécle) qui soutenait que
I’homme peut assurer son salut® par ses seuls mérites sans le secours de la
grace* divine. Combattu par Augustin d’Hippone et condamné par le concile
de Carthage (418).

Péres de I’Eglise: Ecrivains chrétiens de I’Antiquité qui étaient, dans
I’unité de la foi et dans la communion de I’Eglise, des témoins et des docteurs
confirmés de la foi de I’Eglise.

Péres du désert: Religieux de I’ Antiquité tardive (1v° siécle ap. JC) ayant
vécu en communauté ou en ermite dans les déserts d’Egypte, de Palestine ou
de Syrie. (Voir Apophtegmes des Péres*)

Péricope: En exégese biblique, unité littéraire relativement courte (par
ex. parabole, récit de miracle...).

Personne: Du latin persona « masque de théatre » traduisant le grec
prosopon « visage ». Etre une personne, c’est se posséder soi-méme dans
une relation consciente et libre avec le réel et dans le dialogue avec un autre
«Tu».

Pneumatologie: Du grec pneuma « souffle ». Doctrine de la théologie
chrétienne qui se référe a 1I’étude du Saint-Esprit et de ses ceuvres.

Promesse (Verheissung): Traduction luthérienne du grec épaggélia
« promesse, disposition » (cinquante-cinq occurrences dans onze livres du
Nouveau Testament). En théologie luthérienne désigne I’une des deux parties
de I’Ecriture*, a savoir l’Evangile*, c’est-a-dire la grace* accordée en Christ
de la justification*. L’autre partie de I’Ecriture est la loi*, qui montre, dénonce
et condamne les péchés.

Rédemption: Du latin redemptio « rachat». Désigne un aspect fonda-
mental du salut*(mot dont il est presque devenu un synonyme), celui selon
lequel les hommes sont libérés du pouvoir du péché par le Christ. Correspond
chez les catholiques a ce que les luthériens appellent justification™.

Religion : « D’une manicre générale, on désigne par “religion” la relation
de ’homme avec le sacré* qui se traduit, comme religion subjective, dans la
vénération et I’adoration et qui s’incarne, comme religion objective, dans la
confession*, dans la parole, dans les actes, et dans le droit » (Karl Rahner®).

135

[UN

(U, TN

10
11

12

-
S

14
15
16
17
18
19

[\
A WO = O

L W W NN NN NN NN
W N = O O 00 39 & W

w o



\S)

W

[N

Relique: Objet associ¢ a la vie du Christ ou fragment du corps d’un saint
que I’Eglise conserve avec respect et entoure d’une certaine vénération.

Repas du Seigneur: Plus ancienne dénomination (avec la « fraction
du pain ») du repas eucharistique* des chrétiens. Comporte trois aspects
complémentaires: 1. La proclamation de la mort sacrificielle de Jésus. 2.
La communion au Seigneur vivant. 3. La perspective de son retour. (Voir
mémorial*.)

Résurrection: Du latin resurgere « surgir, se lever ». Principale image
par laquelle juifs et chrétiens disent ce que devient ’homme apres sa mort. Il
ne s’agit pas d’un simple retour a la vie terrestre, mais de I’accession a la vie
pleine et définitive.

Révélation : Processus par lequel Dieu s’adresse a ’homme (He 1, 1-2).
Dans le christianisme, la révélation consiste moins dans le dévoilement de
vérités sur Dieu, car elle a plutot le caractére d’un événement: c’est le don que
Dieu fait de lui-méme a I’homme en se montrant proche de lui.

Sacerdoce universel: Pour Luther, «tous les chrétiens appartiennent
vraiment a |’état ecclésiastique; il n’existe entre eux aucune différence, si ce
n’est celle de la fonction ». Le sacerdoce universel signifie aussi dans le luthé-
ranisme que le croyant a un acces direct a Dieu sans la médiation d’un prétre.

Sacerdotalisation lévitique : Nouvelle organisation ecclésiale chrétienne
effectuée entre les 11° et mr° siecles, ou furent séparés en toute visibilité « les
clercs consacrés qui entourent 1’autel, des laics qui sont écartés de la litur-
gie », qui « vient expressément de I’ Ancien Testament » (Joseph Moingt®).

Sacré: Concept fondamental de la religion*. Désigne les puissances
qui se manifestent dans I’existence, ce qui est vénéré par I’homme et ce qui
est pour I’homme objet de culte. Le sacré, séparé du profane, appartient au
monde inviolable du religieux et doit inspirer crainte et respect. Selon Roger
Caillois « du sacré en général, la seule chose qu’on puisse affirmer, ¢’est qu’il
s’oppose au profane ».

Sacrement: Du latin sacramentum « serment » qui traduit le mustérion
«mystere » grec. Selon Luther, il n’y a qu’« un seul sacrement, le Christ,
et deux signes sacramentels », le baptéme et la céne. Selon I’Apologie de la

136

Confession d’Ausgbourg®, sont sacrements « les rites qui font 1’objet d’un
commandement de Dieu et auxquels est jointe la promesse* de la grace™® ».

Sacrifice: L’'un des rites religieux les plus anciens. Selon Augustin
d’Hippone, est sacrifice tout acte bon qui unit I’homme a Dieu. Est aussi
sacrifice tout acte exercé envers autrui et rapporté a Dieu.

Salut: Concept central de la religion chrétienne qui désigne une réalité
existentielle: une guérison, une plénitude de vie.

Scolastique (néo-scolastique) : Terme propre a I’enseignement des €coles
de théologie du Moyen Age, fondé sur une méthode essentiellement déduc-
tive. Enseignement réaffirmé au xix© siecle (devenant néo-scolastique), non
sans présenter des inflexions notables par rapport a I’enseignement médiéval.

Subordinationisme : Tendance déviante du christianisme primitif selon
laquelle le Christ et I’Esprit, simples puissances divines, sont subordonnés au
Pére qui seul est inengendré et absolument transcendant.

Substance: Du latin substantia traduction du grec ousia « étre, essence
d’une chose ». Selon Bernard Sesboii¢ la substance est « la raison d’étre
d’une chose et son sens. Echappe ainsi au sensualisme ou au physicisme. »

Symbole, symbolique: Au sens courant: réel atténué voire inexistant.
Au sens théologique et philosophique: ensemble de normes (plus ou moins
conscientes) qui codifient le comportement social, censées exprimer les
fondamentaux universels de I’espéce humaine. Dans I’Eglise ancienne,
désigne la confession de foi*.

Syllabus errorum : Ou « liste des erreurs », annexée a 1’encyclique Quanta
cura. Recueil de quatre-vingts « erreurs modernes » tranchées par le pape Pie
IX, parmi lesquelles le libéralisme, le rationalisme, la démocratie, la liberté de
conscience et la liberté des cultes.

Synoptiques : Du grec sunoptos « qui peut étre vu d’un seul coup d’ceil ».
Désigne les évangiles* de Matthieu, Marc et Luc qui, en raison de leurs
ressemblances, peuvent étre lus « d’un coup d’ceil ».

Théologie de la satisfaction : Satisfaire (« en faire assez »), c’est réparer,
autant que faire se peut, le mal commis. Désigne une théologie médiévale
(illustrée au x1¢ siecle par Anselme de Canterbury) qui voulait que le Christ,
sur la croix*, rachete les hommes en subissant, a leur place, la colére de son

137

\)

W

w

O8]
[\

w o
(8]



N N L bW N

o0

10
11

12

-

13
14
15
16
17
18

19

)
A W N~ O

W W W NN NN NN NN
N = O 0 0 9 N D

W
W

Pére pour une réparation infinie de leurs péchés. Théologie qui s’est imposée
(surtout dans le catholicisme) jusqu’au milieu du xx° siécle.

Torheit: Voir « Folie ».

Transsubstantiation: Conversion d’une substance* en une autre. Dans
le dogme catholique, désigne la transformation du pain et du vin qui, tout en
conservant leurs caractéristiques physiques, deviennent corps et sang de Jésus-
Christ. Pour Luther « il est bien permis de penser [la transsubstantiation],
mais il n’est pas nécessaire de le croire » (in Captivité babylonienne).

Trinité: Mystere* d’un seul Dieu en trois personnes* reconnues comme
distinctes dans 1’unité d’une seule nature ou substance*. Le mystére de
la Trinité n’est connu que par révélation®. Il donne a penser qu’en sa forme
la plus haute (Dieu), I’étre est don, échange, relation et amour. La Trinité
constitue pour tout chrétien une donnée fondamentale de sa foi*.

Troster : Voir « Consolateur ».

Ultramontanisme : De I’italien ultramontano « au-dela des monts = de
I’autre c6té des Alpes ». Courant majoritaire au sein de I’Eglise au x1x° siécle
qui affirme I’autorité absolue du pape et la primauté de ’Eglise romaine.

Verheissung : Voir « Promesse ».

Vertus théologales : Vertus ainsi présentées par Paul: « Maintenant donc
demeurent la foi, I’espérance et la charité » (1 Co 13, 13). Ce sont des vertus,
c’est-a-dire des dispositions habituelles et fermes a faire le bien. Elles ont
Dieu pour objet et sont surnaturelles parce que fondées sur la grace*. Elles
fondent, animent et caractérisent I’agir moral du chrétien. Selon Paul, seule la
charité subsistera (1 Co 13, 8) sous la forme de la vision béatifique®. Wagner,
lui aussi, plagait la charité en premier.

YHWH : Nom divin, que Dieu s’est lui-méme donné (Ex 3, 14), le plus
fréquent dans I’ Ancien Testament. Dieu est ainsi nommé par un tétragramme
de quatre consonnes (en hébreu) non vocalisées.

138

INDEX DES NOMS PROPRES

ALBERT le Grand (v.1200-1280), théo-
logien dominicain allemand: 49

ANSELME de Canterbury (1033-1109),
moine bénédictain italien, théologien
médiéval: 137

ARISTOTE (384-322 av. J.-C.), philo-
sophe grec: 20

AUGUSTIN d’Hippone (354-430),
théologien latin et Pére de 1’Eglise::
28, 35, 36, 40, 135, 137

BACH, Johann Sebastian (1685-1750),
compositeur allemand: 31

BARTH?®, Karl: 18, 121

BASILIDE (II* siecle ap. J.-C.), théo-
logien gnostique égyptien: 132

BEAUFILS, Marcel (1899-1985), philo-
sophe et musicologue frangais: 78

BELL®, Richard: 15, 121

BERMBACH, Udo (1938-2024), poli-
tologue et professeur a I’Université
de Hambourg: 45, 52

BISMARCK, Otto von (1815-1898),
homme d’Etat allemand: 133

BONAVENTURE, Jean Fidenza
(1217-1274), théologien franciscain
italien: 49

BONHOFFER®, Dietrich: 45, 121

BOUDDHA, Siddhartha Gautama
(vre-ve siecles av. J.-C.): 21, 80, 87,
90, 124

BRAATEN?, Carl: 70, 114, 116, 121

BULTMANN?®, Rudolf: 32, 121

BURNOUF, Eugeéne (1801-1852),
liguiste et indologue francais: 87

BUSCHINGER, Danicelle (née en 1936),
professeur a I’Université d’ Amiens : 88

CAILLOIS, Roger (1913-1978), socio-
logue et anthropologue frangais: 136

CARLYLE, Thomas (1795-1881), histo-
rien écossais: 20

CAVANAUGH?®, William: 111, 122

CHARLES QUINT (1500-1558), empe-
reur romain germanique: 130

CHAUVET?®, Louis-Marie: 53, 111, 122

CHRYSOSTOME, Jean (v. 335-395),
théologien grec et Pére de I’Eglise: 28

CLEMENT d’Alexandrie  (150-215),
théologien grec et Pére de I’Eglise: 132

139

A W N -

~N O

10
11

12

-
J

14
15
16
17
18
19

[\
w NN = O

S © ® 9 & » A~

L W W W NN NN NN N NN
(@)

[US



~N N L AW N~

o0

10
11

12

L

-
J

14
15
16
17
18
19

\o}
(@) A WO = O

o

N N NN NN NN
W

=]

CUCHET, Guillaume (né en 1973),
historien et professeur a I’Université
de Paris I: 90

DESCARTES, René (1596-1650), philo-
sophe francais: 20

EBELING®, Gerhard: 24, 59, 69, 122

ECKHART (Meister) (v. 1260-1328),
théologien dominicain allemand:
20, 45

EPICTETE (50-130), philosophe stoi-
cien: 20

ERASME, Didier (1466-1536), théo-
logien et humaniste néerlandais: 59

FAURE, Bernard (né en 1948), histo-
rien des religions et orientaliste fran-
cais: 89

FEDOU?®, Michel: 64, 112, 122

FEUERBACH, Ludwig (1804-1872),
philosophe théologien allemand: 17,
18,29,79,93

FICHTE, Johann Gottlieb (1762-1814),
philosophe allemand: 32

FORSTER, Bernhard (1843-1889),
agitateur antisémite allemand, époux
de la sceur de Nietzsche: 92

FORSTER-NIETZSCHE, Elisabeth
(1846-1935), sceur de Nietzsche,
fondatrice des premicres archives
Nietzsche: 92

FRANCOIS d’Assise (1181-1226), reli-
gieux italien, fondateur de I’ordre des
Fréres mineurs: 43, 71

FRANTZ, Constantin (1817-1891),
philosophe et politologue allemand: 20
GESCHE?®, Adolphe: 28, 122
GFRORER, August Friedrich (1803-
1861), théologien et historien alle-
mand: 19, 20, 44
GILSON, Etienne (1884-1978), philo-
sophe frangais, professeur au Collége
de France, membre de I’Académie
frangaise: 85, 112
GIRARD, René (1925-2015), anthro-
pologue et philosophe frangais,
membre de 1’ Académie frangaise: 93
GOBINEAU, Arthur (de) (1816-1882),
écrivain frangais: 101-104
GOBINEAU, Bénédicte (de), moniale
bénédictine, sceur de Gobineau: 102
GOUNELLE®, André: 23, 122
GREGOIRE de Nysse (v. 335-395),
théologien grec et Pére de 1’Eglise: 28
GREGOR-DELLIN, Martin (1926-
1988), biographe allemand: 29, 36
GUTMAN, Robert (1926-2016), musi-
cologue américain: 33, 52, 91
GUT, Serge (1927-2014), musicologue
francais, professeur a la Sorbonne : 52
HANSLICK, Eduard (1825-1904),
critique musical autrichien: 98
HARNACK?®, Adolf von: 107, 122
HEGEL, Georg Friedrich (1770-1831),
philosophe allemand: 17, 79
HEINE, Heinrich (1797-1856), poéte
allemand: 51, 100

140

HERWEGH, Georg (1817-1875), pocte
allemand: 79

HERZOGENBERG, Elisabeth von
(1847-1895), pianiste et composi-
trice allemande: 106

HOLLINRAKE, Roger, critique musical
anglais: 25, 29

HOLTZMANN, Adolf (1810-1870),
orientaliste allemand: 87

HUMBOLT, Alexander von (1769-
1859), naturaliste et géographe alle-
mand: 104

IRENEE de Lyon (v. 122-v. 200), théo-
logien latin et Pére de I’Eglise:: 16, 28

JUNGEL®, Eberhard: 41, 122

JUSTIN de Naplouse (début du II° si¢cle-
165), théologien grec chrétien et Pére
de I’Eglise: 13

KANT, Immanuel (1724-1804), philo-
sophe allemand: 17, 105

KASPER®, Walter: 47, 73, 122

KATZ, Jakob (1904-1998), historien
israélien: 98, 99, 100

KIENZLE, Ulrike (née en 1960), musi-
cologue allemande: 30

KOPPEN, Carl Friedrich (1808-1863),
publiciste allemand : 87

KUNG®, Hans: 56, 89, 123

LECKY, William (1838-1903), histo-
rien irlandais : 20

LE RIDDER, Jacques (né en 1954),
germaniste frangais, directeur d’études
a’EPHE: 101

LESSING, Gottlob Ephraim (1729-
1781), dramaturge et théologien
allemand: 20

LEVI, Hermann (1836-1900), chef d’or-
chestre allemand: 85, 100

LIEBERT, Georges (1943-2025),
essayiste et éditeur frangais: 5, 93

LIENHARD®, Marc: 75, 123

LISZT, Franz (1811-1886), composi-
teur et pianiste hongrois: 24, 29, 91

LOUIS II de Bavicre (1845-1886): 52,
56,57, 60,71, 72,75, 115

LOUIS XVI (1754-1793): 71

LOWENICH?®, Walter von: 63, 123

LUBAC?®, Henri de: 54, 89, 123

LUTHER, Martin (1483-1546), théo-
logien réformateur allemand: 9, 13,
14,15, 18, 21, 22, 23, 24, 26, 28, 31,
37,51,52,55,57,59, 60, 61, 63, 68,
69, 76, 85, 100, 109, 110, 113, 116,
117, 122, 123, 124, 129, 130, 133,
134, 136, 138

MAGNIN, Paul (né en 1939), orien-
taliste frangais et directeur de
recherches au CNRS: 88, 90

MALKANI, Fabrice (né en 1958),
germaniste frangais, professeur a
I’Université de Lyon I1: 29, 36, 64

MANN, Thomas (1875-1955), écrivain
allemand, prix Nobel de littérature: 20

MARCION de Sinope (v. 85-v. 160),
théologien chrétien hérétique: 15,
25,64, 122

141

[, T SR U T N

19

)
A W N~ O

W W W N NN NN NN NN
N = O 0 0 9 N D

W
W



~N N L AW N~

o0

10
11

12

L

-
J

14
15
16
17
18
19

[\
(@) A WO = O

o

N N NN NN NN
W

=]

MAXIME le Confesseur (580-662),
théologien grec et Pére de I’Eglise: 72

MELANCHTHON, Philip (1497-
1560), théologien luthérien alle-
mand: 59, 130

MENDELSSOHN, Felix (1809-1847),
compositeur allemand: 100

MERIMEE, Prosper (1803-1870),
¢écrivain frangais: 104

MERLIN, Christian (né en 1964), germa-
niste frangais, critique musical: 18

MEYSENBUG, Malwida von (1816-
1903), écrivaine allemande: 52, 93

MOINGT?®, Joseph: 40, 63, 123, 136

MOLTMANN?®, Jiirgen: 27,72, 78, 123

MONOD, Gabriel (1844-1912), histo-
rien frangais, professeur au Collége
de France: 85, 93

MONTCHEUIL®, Yves de: 89, 123

MORE, Henri (1614-1687), philosophe
anglais: 132

MOSCH, Stephan (né en 1964), musi-
cologue allemand: 30

MOUCHANOFF, Marie (1882-1874),
pianiste polonaise: 98

NATTIEZ, Jean-Jacques (né en 1945),
musicologue franco-canadien: 98, 99

NEUMANN, Angelo (1838-1910),
impresario et directeur de théatre
allemand: 98

NIETZSCHE, Friedrich (1844-1900),
philologue et philosophe allemand:
11, 20, 52, 91-95

OLDENBERG, Hermann (1854-
1920), orientaliste et philologue
allemand: 87, 88

ORIGENE (v. 185-v. 253), théologien
grec et Pére de I'Eglise: 16, 28

OVERBECK, Franz (1837-1905), histo-
rien et théologien allemand: 20, 94

OWEN-LEE, Mark (1930-2019), prétre
catholique et musicologue américa-
no-canadien: 71, 85

PANNENBERG?®, Wolfhart: 30, 64,
123-124

PASCAL, Blaise (1623-1662), mathé-
maticien et philosophe frangais: 20

PAUL de Tarse (début du I si¢cle-v.
64/68), apotre:: 8, 14, 16, 45, 53, 54,
55,60, 72,78, 116, 134, 138

PAUL, Jean-Marie (né en 1937), histo-
rien frangais, professeur a I’Univer-
sité d’Angers: 92

PEGUY, Charles (1873-1914), écri-
vain et pocte frangais: 69

PELAGE (v. 350-v. 420), moine breton
hérésiarque: 135

PICARD, Timothée (né en 1975),
professeur a I’Université de Rennes,
dramaturge du Festival d’Aix-en
Provence: 91, 106

PIE IX (1792-1878), pape de 1846 a
1878:47, 133

PILATE, Ponce (né a la fin du I* siecle
avant J.-C.), préfet de Judée de 26 a
36:85

142

PLATON (428-348 av. J.-C.), philo-
sophe grec: 20, 130

PLOCHMANN, Johann Georg, éditeur
allemand des ceuvres de Luther: 22

POLIAKOV, Léon (1910-1997), histo-
rien frangais: 33, 104

POURTALES, Guy de (1881-1941),
écrivain franco-suisse: 25

PRENTER®, Regin: 23, 124

RAHNER®, Karl: 30, 49, 124, 135

RAPHAEL, Sanzio (1483-1520), peintre
et architecte italien: 110

RENAN, Ernest (1823-1892), écrivain
et philologue francais: 20, 104

RICCI, Sebastiano (1659-1734), peintre
italien: 63

RICHTZENHAYN, Donat, éditeur alle-
mand de Luther: 22

ROCKEL, August (1814-1876), compo-
siteur austro-allemand: 25

ROLLAND, Romain (1866-1944), écri-
vain frangais, prix Nobel de littéra-
ture: 93

ROSE, Paul Lawrence (1944-2014),
historien anglais, professeur a 1’Uni-
versité de Pennsylvanie: 98

SANS, Edouard (1934-2017), germa-
niste frangais: 79, 81

SAYN-WITTGENSTEIN, Carolyne
von (1819-1887), aristocrate russe,
compagne de Franz Liszt: 29

SCHELLING, Friedrich Wilhelm von
(1775-1854), philosophe allemand:
17,39,79

SCHEUER®, Jacques: 89, 124

SCHILLEBEECKX?®, Edward: 88,
111, 124

SCHLEIERMACHER, Friedrich (1768-
1834), théologien réformé allemand:
39, 40, 105

SCHMIEDEL, Otto (1858-1926),
pasteur et théologien allemand: 88

SCHOPENHAUER, Arthur (1788-
1860), philosophe allemand: 10, 30,
39, 64, 79-82, 87,97, 107, 109, 110

SCHURE, Edouard (1841-1929), écri-
vain et philosophe francais: 93, 94

SCHWARZ®, Reinhard: 64, 124

SCHWENCK, Konrad (1793-1864),
philologue et théologien allemand: 20

SEEWALD®, Michael: 47, 49, 124

SENFL, Ludwig (1486-1543), compo-
siteur suisse: 109

SESBOUE®, Bernard: 27, 28, 31, 33,
35,56, 61, 65,124, 137

STEINMETZ®, Michel: 111, 124

STRAUSS, David Friedrich (1808-
1874), théologien allemand: 18, 19

TAGUIEFF, Pierre-André (né en
1946), historien frangais, directeur
de recherches au CNRS: 19, 98

TAULER, Jean (v. 1300-1361), théo-
logien dominicain alsacien: 20, 45

143

WD R~ W N =

19

[\
(@) A WO = O

oo

N N NN NN NN
W

=]



THOMAS d’Aquin (1225-1274), théo-
logien dominicain italien: 49, 70

THOMASSET®, Alain: 86, 125
TILLICH®, Paul: 111, 125
TOCQUEVILLE, Alexis de (1805-
6 1859), historien et homme politique
7 francais: 104

& VALADIER, Paul (né en 1933), théolo-
9 gien et philosophe jésuite frangais: 106
10 VEIT, Patrice (né en 1951), musicologue
11 francais, directeur de recherches au
12 CNRS: 109

3 VOUGA?®, Frangois: 32, 125
14 WACKENRODER, Wilhelm Heinrich
15 (1773-1798), écrivain et juriste alle-
16 mand: 109
17 WACKERNAGEL, Philipp (1800-
18 1877), hymnologiste allemand: 22
19 WEISSE, Christian Hermann (1801-
1866), théologien et philosophe alle-

wnm A W N =

\®}
o

21 mand: 17

22 WENZEL, Christian Ephraim (1776-
23 1832), pasteur luthérien allemand: 21
24 WESTERNHAGEN, Curt von (1893-
25 1982), musicologue allemand: 13
26 WOLZOGEN, Hans von (1848-1938),
27 musicologue et écrivain allemand,
28 directeur des Bayreuther Blétter: 65
29 ZWINGLI, Hyldrich (1484-1531), théo-
30 logien réformateur suisse: 52

31

32

33

144



A W N -

TABLE DES MATIERES
6
;
8
AVERTISSEMENT ..o 7 9
10
SOMMAIRE DES ENTREES (ET PRINCIPALES REFERENCES 11
DANS RICHARD WAGNER ET LE CHRISTIANISME).................ccoue...n.. 9 12
13
1. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER : 14
L ECRITURE ... 13 15
16
2. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER : 17
LES THEOLOGIENS DE SON TEMPS.....ooviooeeeeeeeeeeeeerereernn 17 18
19
3. WAGNER ET LUTHER ..o, 21 20
21
4. DIEULE PERE ..o 25 2
23
5. JESUS-CHRIST ..o s e, 29 24
25
6. LESPRIT SAINT ..o en e 35 26
27
T LA TRINITE® .o, 39 28
29
8. L EGLISE™ .o e, 43 30
31
9. LES DOGMES™ ... sen e, 47 3

147



N AW N

o0

10
11

12

L

13

15
16
17
18
19

)
A W N~ O

W W W N NN NN NN NN
N = O 0 0 9 N D

W
@

10. LES SACREMENTS™ ..o 51
11. LA JUSTIFICATION PAR LA FOI*.........ccoovvvvnreirnrnnnn, 55
12. LAPROMESSE™ ..o 59
13. LA CROIX* DU CHRIST ...cc.ooooiviveieeeeeeeeeeeeeeeee s 63
14. LE PECHE ET LA CULPABILITE........ccoooieieeeeeeeennn. 67
15. LA SOUFFRANCE .......coooioivieeeeeeeeeeeeeeeeeeee s 71
16. LENCHANTEMENT DU VENDREDI SAINT .................. 75
17. SCHOPENHAUER............cooivivieeeeeeeeeeeeeeeeseeeeseesen s 79
18. L’AGIR HUMAIN L.....coooiiiiiieeieeee e 83
19. BOUDDHISME .........ooooviiioieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeees e 87
20. NIETZSCHE .........oooviooeeeeeieeeeeeeeees e 91

21. ANTISEMITISME WAGNERIEN ET LA QUESTION

RELIGIEUSE .....ccoiiiiiiiiiiiiiiiiceeceeeeee e 97
22. WAGNER ET LE RACISME ........cccoooiiiiiiiiniiiieice, 101
23. RELIGION DE L’ART 7 ....ooiiiiiiiiiiiiiieicieecceee, 105
24. ART, CHEMIN VERS DIEU .....cccccciiviiiiiiiiniiiiiicne, 109
25. WAGNER, UN CHRETIEN LUTHERIEN....................... 113

148

ANNEXES 119

THEOLOGIENS CONTEMPORAINS CITES......coooiveveverennn 121

LIVRES BIBLIQUES.......oiiuoeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee s, 127

GLOSSAIRE THEOLOGIQUE ...t 129

INDEX DES NOMS PROPRES.......ovovoveeeeeeeeeeeeeeeeeen, 139
149

19

)
A W N~ O

W W W N NN NN NN NN
N = O 0 0 9 N D

W
W



Imprimé en France
ISBN 979-10-423-1206-0
Dépot 1égal : 4¢ trimestre 2025



