
INTRODUCTION AU CHRISTIANISME WAGNÉRIEN



Introduction 
au christianisme 

wagnérien

Éric EUGENE

Vérone éditions



5

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

In memoriam Georges Liébert

Du même auteur sur Wagner

Les idées politiques de Richard Wagner et leur influence sur 
l’idéologie allemande, préface de Jean de Soto, 1978

Paris, Les Publications Universitaires

Wagner et Gobineau. Existe-t-il un racisme wagnérien ?, préface 
de Serge Klarsfeld, 1998

Paris, le cherche midi éditeur

Wagner Richard et Cosima-Gobineau Arthur, Correspondance 
(1880-1882), texte présenté, établi et annoté par Éric Eugène, 2000

Saint-Genouph, Librairie Nizet

Richard Wagner et le christianisme, 2024
Paris, Vérone éditions

Découvrez nos éditions sur notre site www.editions-verone.com

© Vérone éditions, 2025
Vérone éditions – 75 boulevard Haussmann – 75008 Paris

Le Code de la propriété intellectuelle interdit les copies ou reproductions destinées à une 
utilisation collective. Toute représentation ou reproduction intégrale ou partielle faite par 
quelque procédé que ce soit, sans le consentement de l’auteur ou de ses ayants cause, est 
illicite et constitue une contrefaçon sanctionnée par les articles L 335-2 et suivants du 
Code de la propriété intellectuelle.



7

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

AVERTISSEMENT

Cette Introduction au christianisme wagnérien fait suite à 
Richard Wagner et le christianisme (désormais RWC) paru en 
novembre 2024. Elle n’a aucune vocation à le remplacer, mais 
seulement à rendre sa lecture plus accessible. L’auteur est bien 
conscient que le premier ouvrage est d’un volume imposant, mais 
sa dimension était nécessaire car, jusqu’à présent, les questions 
débattues n’avaient guère fait l’objet d’un examen approfondi. Il 
était donc indispensable de produire des analyses plus achevées au 
regard des théologies chrétiennes, et de donner toutes les références 
des textes wagnériens ainsi que les autres sources ou commentaires.

L’Introduction se présente tout à fait différemment. Elle ne 
contient, en effet, ni notes ni références puisqu’elles sont à recher-
cher dans Richard Wagner et le christianisme. Se voulant une syn-
thèse, elle propose au lecteur un ensemble limité d’entrées censées 
résumer le travail précédent. En d’autres termes, l’Introduction ne 
se justifie et ne s’explique que par le premier ouvrage qui devrait 
voir sa lecture facilitée par la production du second. Mais il était 
également nécessaire de procéder en deux temps pour garantir au 
lecteur le sérieux des analyses et des conclusions. Le lecteur dési-
reux d’aller au plus vite doit savoir que l’Introduction présente les 
garanties scientifiques de rigueur.

L’Introduction offre au lecteur un ensemble de vingt-cinq entrées 
de longueur à peu près équivalente qui se veulent un condensé de 
la question. Les citations entre parenthèses sans mention d’auteur 
sont exclusivement de Wagner. Un nom d’auteur est précisé pour 



8 9

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

SOMMAIRE DES ENTRÉES (et principales références 
dans Richard Wagner et le christianisme)

1. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER : 
L’ÉCRITURE*.............................................................................. 13

RWC 67-70 ; 99-101 ; 108 ; 128-145 ; 193 ; 559-579 ; 603-604

2. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER : 
LES THÉOLOGIENS DE SON TEMPS...................................... 17

RWC 71-78 ; 81-88 ; 594-597

3. WAGNER ET LUTHER........................................................... 21
RWC 88-93 ; 178 ; 245 ; 380-382 ; 431-436 ; 484-485 ; 500-501 ; 

547-548 ; 553-555 ; 567-570 ; 605-606

4. DIEU LE PÈRE........................................................................ 25
RWC 125-153

5. JÉSUS-CHRIST........................................................................ 29
RWC 155-200

6. L’ESPRIT SAINT..................................................................... 35
RWC 201-207

7. LA TRINITÉ*........................................................................... 39
RWC 208-214

8. L’ÉGLISE*............................................................................... 43
RWC 214-237 ; 243-248

toutes les citations non wagnériennes. Le lecteur trouvera en fin 
d’ouvrage, en annexe, une brève présentation des théologiens 
contemporains cités (catholiques et réformés). Il nous a semblé, 
en effet, indispensable de présenter ces auteurs, généralement peu 
connus du grand public, qui sont néanmoins des sommités dans leur 
domaine. Le lecteur pourra ainsi vérifier la qualité des intuitions 
théologiques de Wagner, souvent confirmées par ces auteurs un 
siècle plus tard. Ils seront accompagnés du symbole « degré » 
– un petit cercle placé en exposant – dans le corps du texte et dans 
l’index onomastique. Pour les autres auteurs, seront proposées 
quelques brèves indications biographiques dans cet index. Nous 
compléterons ces notices par un glossaire théologique (pour les 
termes accompagnés d’un astérisque) et la liste des abréviations des 
livres bibliques. Pour chaque entrée, enfin, nous précisons au début 
de cet ouvrage les pages de référence principales dans Richard 
Wagner et le christianisme.

Avec cette Introduction et l’ouvrage qui le précède, nous pen-
sons offrir aux lecteurs de langue française une présentation du 
christianisme wagnérien qui se veut, à la fois, complète et acces-
sible. L’auteur espère y être parvenu selon l’injonction du Christ : 
« Soyez parfaits comme votre Père céleste est parfait » (Mt 5, 48). 
Cependant, même pour le peu dont nous sommes capables, nous 
savons par Paul que « nous n’y sommes pour rien, c’est le don de 
Dieu » (Ép 2, 8).



10 11

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

20. NIETZSCHE........................................................................... 91
RWC 313-341

21. L’ANTISÉMITISME WAGNÉRIEN ET LA QUESTION 
RELIGIEUSE............................................................................... 97

RWC 195-200 ; 235-237 ; 343-398

22. WAGNER ET LE RACISME............................................... 101
RWC 399-427

23. RELIGION DE L’ART ?....................................................... 105
RWC 459-490 ; 501-512

24. L’ART, CHEMIN VERS DIEU............................................ 109
RWC 429-592

25. WAGNER, UN CHRÉTIEN LUTHÉRIEN......................... 113
RWC 88-93 ; 176-180 ; 243-248 ; 556-559 ; 579-585 ; 599-606

9. LES DOGMES*....................................................................... 47
RWC 238-243

10. LES SACREMENTS*............................................................ 51
RWC 244 ; 316-317 ; 391-395 ; 559-579

11. LA JUSTIFICATION PAR LA FOI*...................................... 55
RWC 466 ; 556-558 ; 579-585

12. LA PROMESSE*.................................................................... 59
RWC 500-501 ; 529-530 ; 551-552 ; 556-558

13. LA CROIX* DU CHRIST...................................................... 63
RWC 176-180 ; 579-585

14. LE PÉCHÉ ET LA CULPABILITÉ........................................ 67
RWC 101-112 ; 528-530 ; 534-535 ; 540-541 ; 553-555

15. LA SOUFFRANCE................................................................ 71
RWC 112-119

16. L’ENCHANTEMENT DU VENDREDI SAINT................... 75
RWC 579-585

17. SCHOPENHAUER................................................................ 79
RWC 78-81 ; 285-294 ; 444-450 ; 469-471

18. L’AGIR HUMAIN.................................................................. 83
RWC 299-310

19. BOUDDHISME...................................................................... 87
RWC 253-279 ; 286-287 ; 542-543



13

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER : 
L’ÉCRITURE*

Depuis les origines de l’Église, l’Écriture était lue et commentée 
dans les communautés chrétiennes comme l’expliquait déjà au 
iie siècle Justin de Naplouse dans son Apologie*. Tout naturellement, 
Luther, dès 1513, fut chargé de commenter l’Écriture sainte à 
l’université de Wittenberg en ayant à cœur de la remettre au premier 
plan des études théologiques. Luther ne fut certes pas le premier à 
proclamer l’autorité de l’Écriture, mais son intervention fut décisive 
pour affirmer que toute doctrine, toute tradition ecclésiale, devait 
être mesurée à l’aune de la Parole de Dieu*. L’autorité de l’Écriture 
était donc de tradition dans les pays de foi luthérienne, et l’éducation 
des jeunes enfants était évidemment centrée sur elle.

Il ne faut donc pas s’étonner de la maîtrise que Wagner 
pouvait avoir des livres bibliques qui remonte à sa jeunesse. Tout 
naturellement, il possédait plusieurs bibles et, dans sa bibliothèque 
de Dresde, figurait le Nouveau Testament traduit par Martin 
Luther dans la dernière version de 1545 (Lutherbibel*). Détaillant 
cette bibliothèque, Curt von Westernhagen fait remarquer que ce 
Nouveau Testament « est celui de tous ses livres qui contient le 
plus de remarques dans la marge ». Un autre document témoigne 
tout particulièrement de l’approfondissement et de la familiarité de 
Wagner avec le Nouveau Testament : il s’agit de la dernière partie 
de Jésus de Nazareth, le projet de drame écrit en décembre 1848/
janvier 1849, où Wagner recensait plus de six cents versets tirés du 
livre saint. On relève, en effet, tirés du corpus évangélique, cent 
trente et un versets de l’évangile selon Matthieu, trois de Marc, 



14 15

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

« la colombe qui plane » (cf. Gn 1, 2 ; Mc 1, 10 ; Mt 3, 16 et Lc 3, 
22), de l’institution eucharistique (cf. Mt 26, 26-28 ; Mc 14, 22-24 ; 
Lc 22, 19-20 et 1 Co 11, 24-25), du mémorial* eucharistique (cf. 
Lc 22, 19 ; 1 Co 11, 25-26), de la lumière qui « salue aujourd’hui 
les disciples » (cf. Jn 1, 9 ; 3, 19 ; 8, 12 ; 12, 46 ; 1 Jn 2, 8), du corps 
de Jésus « qu’il versa » et de son sang « qu’il offrit » pour la multi-
tude (cf. Lc 22, 19 et 20), de « l’Esprit d’amour » (cf. Jn 14, 16.26 
et 16, 7), du repas communautaire qui fait passer du corps physique 
du Christ au corps social qu’est l’Église (cf. 1 Co 10, 17), de la foi 
agissant par l’amour (cf. Ga 5, 6 ; 1 Tm 1, 5). Mais les citations 
faites par Wagner étaient parfois si discrètes que les traducteurs n’en 
ont même pas conscience. Ainsi, quand dans Religion et art Wagner 
évoquait les Béatitudes* (cf. Mt 5, 3-12) en utilisant notamment 
le mot Sanftmütigen choisi par Luther pour traduire le grec praeis 
(« les doux »), le traducteur français de 1920 ne s’en rendit nulle-
ment compte et traduisit par « débonnaires » !

De l’Ancien Testament, Wagner avait une connaissance moindre, 
mais non médiocre puisqu’il évoqua à plusieurs reprises le texte 
vétérotestamentaire. Il connaissait le livre de la Genèse qu’il citait 
assez souvent, et notamment l’Esprit qui « voletait sur les eaux » 
(cf. Gn 1 ; 3), la connaissance du bien et du mal et le fruit défendu 
(cf. Gn 3, 1-6), la péricope* de Caïn et d’Abel (cf. Gn 4, 1-16). 
Mais aussi, par exemple, la péricope de Massa et Mériba (cf. Ex 17, 
1-7), l’investiture de Josué (cf. Jos 1, 1-4), la vocation de Gédéon 
(cf. Jg 6, 11 ; 8, 35), la pythonisse d’Ein-Dor (cf. 1 S 28, 11-15) ou 
la consécration à Dieu par l’onction (cf. Es 61, 1). Mais Wagner 
considérait aussi que « la malédiction du christianisme venait d’être 
toujours accroché à cet Ancien Testament » et de lui avoir donné 
une valeur canonique*. C’est pourquoi des commentateurs comme 
Richard Bell° pensent que « Wagner était marcioniste à bien des 
égards ». Certes, Marcion déniait, lui aussi, toute valeur à l’Ancien 
Testament, mais c’était avant tout un penseur dualiste* qui ne 
reconnaissait aucune valeur au monde dont il fallait s’échapper au 

cinquante-six de Luc et deux cent soixante-huit de Jean. S’agissant 
des autres livres néotestamentaires, Wagner notait treize versets des 
Actes des Apôtres, cent quatre tirés du corpus paulinien (notamment 
de Romains et de 1 Corinthiens) et trente versets des autres livres 
(surtout la Première lettre de Jean et l’Apocalypse). Le nombre de 
versets relevés chez Matthieu par rapport à Marc peut surprendre, 
mais s’explique par le fait que Wagner suivait l’ordre canonique 
et ne jugeait pas nécessaire de relever les versets identiques chez 
Marc et Luc. Par ailleurs, l’importance de Matthieu en volume ne 
doit pas occulter le fait que les passages les plus importants relevés 
par Wagner sont ceux tirés des corpus johannique et paulinien. 
Chez Jean, il faut noter le prologue (Jn 1, 9-11), les péricopes* de 
Jésus et de ses frères (Jn 7, 3-4), de la femme adultère (Jn 8, 1-11), 
de l’identité de Jésus (Jn 8, 25), du complot des pharisiens (Jn 11, 
47-54), de l’onction de Béthanie (Jn 12, 1-8), du lavement des pieds 
et du discours après la cène (Jn 13-17). Chez Paul, il faut retenir le 
verset qui fonde la justification par la foi* (Rm 3, 28), ceux relatifs 
à la Loi* et notamment à l’affranchissement de la loi (Rm 8, 2), 
à la loi de l’Esprit (Rm 8, 17), et à l’amour accomplissement de 
la loi (Rm 13, 10). Avec Paul, Wagner célébrait l’amour fraternel : 
« S’il me manque l’amour, je ne suis rien » (1 Co 13, 1-3) et confiait 
à Cosima, son épouse : « On peut dire que tout le christianisme 
dépend de la personnalité de saint Paul et Luther s’est entièrement 
laissé déterminer par lui. »

La connaissance approfondie qu’en avait Wagner explique les 
très nombreuses allusions aux textes néotestamentaires relevées, 
çà et là, dans ses opéras et ses écrits. Déjà, dès Le Vaisseau fan-
tôme où il plaçait dans la bouche du Hollandais un verset paulinien : 
« Quand tous les morts se réveilleront » (1 Co 15, 52), jusque dans 
Parsifal où les citations et allusions bibliques sont innombrables. 
Pour s’en tenir à la seule scène du Graal, on peut notamment relever 
les mentions du Sauveur « vivant dans ses disciples par sa mort » 
(cf. Jn 6, 56 ; 14, 20. 23 ; 15, 4-5 ; 17, 23 ; Ga 2, 20 ; 1 Th 4, 17), de 



16 17

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

2. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER : 
LES THÉOLOGIENS DE SON TEMPS

À l’époque où Wagner écrivait son projet de drame intitulé Jésus 
de Nazareth (hiver 1848-1849), il ne semblait pas avoir lu les théo-
logiens de son temps. Il eut, certes, très tôt quelques informations 
sur l’idéalisme allemand, notamment sur Emmanuel Kant, et l’on 
évoque parfois les cours qu’il suivit auprès de Christian Hermann 
Weisse, ancien élève de Hegel. Mais Wagner précise qu’il ne se ren-
dit chez Weisse que « deux ou trois fois ». Wagner tenta plusieurs 
fois de lire Hegel et Schelling, mais confessa avoir été rebuté par le 
style particulièrement abscons du premier et certaines affirmations 
du second où il croyait lire, à son grand effroi, que « l’existence de 
Dieu était prouvée par l’incapacité de le prouver ».

Tout autre est la question de sa lecture ultérieure de Ludwig 
Feuerbach qui paraît avoir eu une grande importance pour Wagner 
puisque le compositeur lui dédia L’Œuvre d’art de l’avenir et 
l’invita à venir le voir à Zurich en décembre 1851, sans réponse 
du théologien. On en déduit une proximité de la pensée religieuse 
de Wagner avec celle de l’auteur de L’Essence du christianisme. 
C’est l’opinion de nombreux commentateurs qui interprètent Jésus 
de Nazareth à l’aune de la pensée de Feuerbach. C’est oublier qu’au 
moment de la rédaction du projet de drame Wagner ne connaissait 
même pas le nom du philosophe ainsi qu’il le reconnut dans ses 
Annales (1846-1867) insérées dans Le Carnet brun. À la date de 
mai 1849, il écrivit : « […] entend parler pour la première fois de 
Feuerbach ». De plus, si Wagner lut Les Pensées sur la mort et 
l’immortalité du Feuerbach de 1830, à Zurich en septembre 1849, 

plus tôt par l’encratisme* et le refus de la procréation notamment. 
En fait, Wagner ignorait presque tout de la pensée de l’hérésiarque 
du iie siècle et son aversion envers l’Ancien Testament venait surtout 
de la violence qui s’y déploie, en particulier sur les animaux. Mais 
il était conscient que la Bible juive « eut d’abord pour fonction de 
donner plus d’autorité à la nouvelle religion » et qu’une lecture 
non fondamentaliste était possible quand il disait « qu’il faudr‌[ait] 
encore mille ans pour purifier la révélation de l’Ancien Testament ».

Il reste que l’hostilité envers l’Ancien Testament est l’une des plus 
graves erreurs de Wagner dans sa compréhension du christianisme. 
Cette erreur, dont toutes les Églises chrétiennes furent loin d’être 
indemnes, dénature le sens même de cette religion. En effet, la 
particularité du christianisme est d’être « greffé » sur la religion 
juive antique comme l’avait expliqué Paul (Rm 11, 17-24), ce que 
les Pères de l’Église* (notamment Irénée de Lyon et Origène) ont 
constamment rappelé. Le christianisme ne saurait être dans une 
attitude ajustée au regard des autres cultures que s’il se reconnaît 
lui-même comme une religion adossée sur une autre. L’enjeu pour 
le christianisme est tout bonnement de savoir s’il peut être une 
religion universelle ou non. Le refus de Wagner de cette idée de 
point de départ en religion a donc compromis aussi l’universalisme 
artistique qu’il appelait de ses vœux. S’il était fier du destin proposé 
à l’art allemand d’ennoblir le genre humain, il a ainsi prêté le flanc à 
cette accusation de rejet de l’autre qui pèsera toujours sur lui.



18 19

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

une « influence probable sur les écrits zurichois » et Pierre-André 
Taguieff leur emboîte le pas en jugeant « probable » que Jésus 
de Nazareth fût « écrit dans le sillage de l’étude de Strauss ». En 
réalité, rien n’indique que Wagner eut connaissance des thèses de 
Strauss dont l’ouvrage ne figure pas dans la bibliothèque de Dresde. 
La première mention du théologien dans le corpus wagnérien date 
de 1868 dans Le Carnet brun où l’on trouve trois sonnets ridiculi-
sant la théologie et la personne de Strauss. Par la suite, Wagner lut 
(en 1870) la seconde version de La Vie de Jésus (1864) de Strauss 
qui lui « déplut beaucoup », ainsi que son dernier livre, L’Ancienne 
et la Nouvelle Foi (1872), qu’il « trouva horrible ». Wagner, à la 
fin de sa vie, manifesta souvent son hostilité à l’égard de David 
Strauss comme on peut le lire dans le Journal de Cosima. Quant à 
la prétendue théologie « straussienne » de Jésus de Nazareth, texte 
dans lequel Wagner reconnaît la double nature humaine et divine 
du Christ, elle est fondamentalement conforme à l’orthodoxie chré-
tienne malgré certaines formulations audacieuses du compositeur 
(cf. entrée « Jésus-Christ » p. 29s).

Avec August Friedrich Gfrörer, qui fut pasteur à Stuttgart, 
la réflexion théologique était d’une autre tenue. Gfrörer est un 
théologien important et cependant peu connu aujourd’hui à tel point 
que les guides et biographies de Wagner l’ignorent complètement. 
Néanmoins, Wagner lut tous les ouvrages du théologien, et 
notamment son Histoire du christianisme primitif, non seulement 
avec une grande assiduité dans les années 1873-1874, mais 
également avec un grand plaisir comme le consignait Cosima 
dans son Journal : « Nous lisons Gfrörer avec toujours le même 
intérêt ». Gfrörer apporta à Wagner les informations nécessaires 
à ses réflexions sur la christologie*, la résurrection* du Christ, 
la Trinité*, ou encore la sacerdotalisation lévitique* de l’Église. 
Mais il fut un peu déconcerté quand il apprit que Gfrörer s’était 
converti au catholicisme, sans pour autant abandonner sa lecture et 
l’intérêt qu’il y portait. Au demeurant, Gfrörer fit sur lui une telle 

de propre son aveu, il tenta de lire sans succès L’Essence du 
christianisme (1841) ouvrage qui révèle l’athéisme très particulier 
de Feuerbach, « lui qui se réclamait avec prédilection de Luther » 
(Karl Barth°). En effet, c’est dans ce dernier livre que Feuerbach fait 
de Dieu une projection hypostasiée* de l’infini de l’espèce humaine, 
mais, comme le souligne Karl Barth :

(Feuerbach) ne nie pas Dieu. La négation d’un être divin 
abstrait, différent de la nature et de l’homme, n’est chez lui 
que l’envers de l’affirmation que l’essence de Dieu est la vraie 
essence de l’homme.

S’il ne parvint pas à lire L’Essence du christianisme, Wagner, en 
revanche, tira des Pensées sur la mort et l’immortalité des réflexions 
sur le passage de l’individuel à l’universel, sur le temps et l’espace, 
sur l’idée de la perfection de l’amour liée à la mort, ou encore des 
formules comme « l’art et la religion sont les seuls véritables anges 
gardiens de l’homme ». Les traits que l’on présente souvent comme 
feuerbachiens dans Jésus de Nazareth, à savoir la liberté dans 
l’amour, la fraternité, le dépouillement de l’égoïsme par la mort, 
la loi* et le péché, l’accès à l’universel, la vie future en Dieu sont 
des thèmes constitutifs du christianisme repris par le Feuerbach de 
1830. Par la suite, Wagner abandonna totalement Feuerbach comme 
en témoigne le très petit nombre de références au philosophe dans 
le Journal de Cosima.

Contemporain de Feuerbach, David Strauss fut également l’un 
de ceux qui ébranlèrent le christianisme en Allemagne. Dans sa 
Vie de Jésus (1835), Strauss ne voyait dans les évangiles* qu’un 
ensemble de mythes développés autour d’un noyau historique 
désormais indiscernable. Comme il en est pour Feuerbach, certains 
critiques croient déceler chez Wagner une influence straussienne 
sur Jésus de Nazareth. Ainsi Barry Millington affirme que « le 
scénario de Jésus de Nazareth, peignant Jésus en révolutionnaire 
social, trahit l’influence de David Strauss », Christian Merlin voit 



20 21

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

3. WAGNER ET LUTHER

Comme il était de tradition au début du xixe siècle dans les 
territoires protestants allemands, Wagner avait reçu une solide 
éducation religieuse luthérienne. Dans cette Allemagne, chaque 
famille possédait une bible, un livre de cantiques et Le Petit 
Catéchisme* de Martin Luther et l’apprentissage de la religion se 
faisait en répartissant les six chapitres principaux du catéchisme sur 
les jours ouvrables de la semaine. Mais, par la suite, Wagner n’afficha 
guère un zèle religieux particulier, comme en témoigne l’épisode de 
sa confirmation où il manifesta « le peu de respect que lui inspiraient 
les pratiques religieuses ». Il n’est donc pas étonnant que Luther soit 
un grand absent dans les premiers moments de sa vie. Certes, un rêve 
qui se situait à Eisleben, la ville natale de Luther où Wagner avait 
été envoyé en pension chez le pasteur local (le pasteur Christian 
Ephraïm Wenzel), lui revenait souvent avec un Luther tenant la 
place centrale dans sa petite maison. Mais la première mention du 
Réformateur ne peut se lire que dans la troisième partie d’Opéra et 
Drame qui date de 1851 et il faudra encore attendre avril 1864 dans 
un fragment posthume où Wagner évoque Luther et Bouddha, et 
surtout août 1868 dans Le Carnet Brun pour lire un bref projet de 
livret intitulé Les Noces de Luther. Dans une note complémentaire, 
Wagner écrivait que « le développement du protestantisme trouvait 
son expression populaire par le mariage de Luther », indication 
précieuse pour comprendre le rôle joué par le Réformateur dans sa 
pensée religieuse ultérieure.

impression que, plusieurs années après avoir eu un de ses ouvrages 
entre les mains, Wagner était capable d’en comparer le contenu avec 
sa lecture du moment. Le théologien pasteur de Stuttgart joua un 
rôle important dans l’information théologique de Wagner et bien 
évidemment les livres de Gfrörer figurent dans les bibliothèques de 
Dresde et de Bayreuth.

Il faut enfin mentionner les lectures, tardives, mais exhaustives 
d’Ernest Renan, l’auteur de l’Histoire des origines du christianisme 
(1863-1882). Wagner lut les sept livres de cette somme monumen-
tale entre 1878 et 1882 avec des réactions diverses. Tantôt très satis-
fait, tantôt ironique et parfois critique : « Élégance et esprits bornés, 
voilà les Français d’aujourd’hui. » Si la lecture de Renan fut tardive 
dans la vie de Wagner, il ne faut pour autant pas la négliger. En effet, 
la lecture de l’auteur de La Vie de Jésus précédait ou s’effectuait 
en concomitance avec des écrits aussi importants que Religion et 
art et ses suppléments. Renan apporta à Wagner le prestige de sa 
science à certaines de ses idées, et notamment le rejet des fonde-
ments vétérotestamentaires du christianisme et l’idée que l’essence 
d’une religion ne se situe pas dans les dogmes*, mais plutôt dans les 
symboles* et lui confirma que Jésus avait une judéité peu sûre. Tout 
comme Gfrörer, il faut noter que Renan est absent des biographies 
et guides wagnériens.

Dans la bibliothèque wagnérienne de Bayreuth, on trouve 
d’autres auteurs comme Aristote, Thomas Carlyle, René Descartes, 
Épictète, Constantin Frantz, Meister Eckhart, William Lecky, 
Gotthold Ephraïm Lessing, Franz Overbeck, Blaise Pascal, Platon, 
Konrad Schwenck, Jean Tauler et bien d’autres encore. Wagner 
avait donc dans ces domaines une réelle information. Contrairement 
aux insinuations d’un Friedrich Nietzsche ou d’un Thomas Mann, 
Wagner n’était pas plus un musicien dilettante qu’il n’était un 
penseur religieux superficiel.



22 23

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

Par ailleurs, bon nombre de thèmes de la théologie de Luther 
sont observables dans l’œuvre de Wagner. Qu’il s’agisse du péché, 
de la culpabilité, de la chute*, de la rédemption*, de la grâce*, de la 
justification par la foi*, du sacerdoce universel*, des sacrements*, 
ces thèmes sont utilisés par Wagner dans le sens requis par la 
théologie luthérienne. Pour Wagner, en effet, le Dieu chrétien 
« habite en nous, il est au cœur de l’homme ». Il se conformait en 
cela au pressant conseil de Luther de ne pas « laisser les spéculations 
errer à l’aventure dans le ciel », favorisant l’image d’un Dieu tout-
puissant imposant son joug aux hommes. Wagner croyait aussi que la 
croix du Christ est l’événement salvifique, « notre dernier refuge », 
tout comme Luther, pour qui « l’amour de Dieu est connaissable 
seulement à la croix » (Regin Prenter°). Enfin, bien des attitudes 
des héros wagnériens ne sauraient se comprendre sans référence à 
la théologie luthérienne et notamment celle de Parsifal, accusant sa 
nature pécheresse, alors qu’il rapporte la lance sacrée l’une des deux 
reliques* dont la communauté de Montsalvat avait la charge (voir 
entrée « Le péché et la culpabilité » p. 67s).

En revanche, il est des points où Wagner ne fut pas fidèle à la 
pensée luthérienne, notamment sur les questions de l’Église* et de 
la Loi*. Luther, dans ses traités de 1520, avait laissé quelque peu 
dans l’ombre la question de la visibilité de l’Église et de son orga-
nisation. Après l’excommunication de 1521, il prit conscience de 
son importance. En fait, si le protestantisme « fait dépendre l’Église 
de la foi personnelle des fidèles » (André Gounelle°), il ne saurait 
mésestimer la place qu’elle tient dans la structure de la vie chré-
tienne. Pour Luther, il y a une Église spirituelle, cachée, qui consti-
tue l’Église du Christ et une autre, visible, où coexistent croyants 
et incroyants. L’erreur de Wagner, dans sa critique de « l’Église 
enjuivée » est d’avoir voulu la restreindre à sa seule visibilité insti-
tutionnelle. Sur la question de la Loi ensuite, Wagner voulait rejeter 
tous « les commandements de la loi de Moïse » et ne retenir comme 
préceptes que « les trois vertus théologales* », à savoir, dans l’ordre 

Deux années plus tard, dans Beethoven (1870), Wagner recon-
naissait « au magnifique choral de Luther d’avoir sauvé la pensée 
saine de la Réforme : car il agit sur l’âme et guérit les esprits de l’ob-
session de la lettre », et par la suite les références au Réformateur se 
multiplièrent, tant dans ses écrits en prose que dans les déclarations 
recueillies par Cosima dans son Journal. Dans ce dernier document, 
on trouve plus d’une centaine d’entrées sur Luther, toutes positives 
et admiratives. On suit les nombreuses lectures du couple tant sur la 
vie et l’œuvre que sur les écrits du Réformateur (en particulier La 
Captivité babylonienne ou À la noblesse allemande). Dans la biblio-
thèque de Bayreuth, figuraient les Œuvres complètes de Luther dans 
les éditions de Donat Richtzenhayn (1557-1580) et de Johann Georg 
Plochmann (1828) ainsi que ses Chants spirituels dans l’édition de 
Phillip Wackernagel (1848). De plus, quand Wagner était confronté 
à une difficulté d’interprétation, il se plongeait dans les écrits de 
Luther ou dans sa traduction de la Bible pour vérifier le sens des 
mots ou des concepts. Ainsi, écrivait-il dans Voulons-nous espérer ? 
(1879) :

[…] la traduction de Luther qui rend le mot barbaros 
(« non-grec » cf. 1 Co 14, 11) par « non-allemand » (undeutsch) 
nous donne une règle pour juger l’étranger sans esprit agressif et 
avec indulgence.

Dans d’autres occasions, il utilisait les termes choisis par Luther 
dans sa traduction biblique pour exprimer des thèmes essentiels pour 
lui. Le Réformateur avait ainsi traduit môria* (« folie*, stupidité ») 
et épaggélia (« promesse* ») par les mots moins usuels en allemand 
de Torheit* et Verheissung*. Ces termes, qui sont utilisés à diverses 
reprises dans le livret de Parsifal, ont une grande importance pour 
l’interprétation de l’œuvre. Bien évidemment, ils doivent trouver 
leur explication en référence au sens donné dans la théologie 
luthérienne et par les auteurs néotestamentaires.



24 25

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

4. DIEU LE PÈRE

Wagner croyait-il en Dieu ? La critique semble assez unanime 
pour estimer que le compositeur était athée. Ne l’aurait-il pas reconnu 
lui-même, du moins tel que le rapporte le Journal de Cosima, quand 
il confiait à son épouse qu’il « ne croyait pas en Dieu […] » (cf. 
citation complète infra p. 28). Pourtant, l’extrême religiosité de 
Parsifal interroge et il est difficile de balayer d’un revers de main 
l’intense spiritualité qui s’en dégage. Mais « l’athée ne serait pas 
subitement devenu croyant » rétorquait Guy de Pourtalès, qui ne 
voyait dans Parsifal qu’un « rustique parfum de naïveté », tandis 
que Roger Hollinrake, comme tant d’autres, pencherait plutôt pour le 
syncrétisme religieux, un salmigondis de croyances mal maîtrisées.

C’est que Wagner s’est aussi souvent exprimé pour contester la 
figure du Dieu de l’Ancien Testament et « la conception juive d’un 
Dieu-Père se tenant au-dessus des choses », ou pour refuser que 
l’on fît « passer Jésus pour le fils de Jéhovah ». Lisant l’Évangile 
de Matthieu, il avouait « se heurter aux nombreuses allusions à 
l’Ancien Testament ». C’est pourquoi certains critiques croient 
que Wagner éprouvait de la sympathie pour les thèses de Marcion, 
l’hérésiarque du iie siècle, qui distinguait le Dieu miséricordieux de 
Jésus-Christ de celui de l’Ancien Testament, sorte de démiurge* à la 
nature jalouse, partiale, injuste, cruelle et sanguinaire. On souligne 
aussi ce que Wagner confiait à son ami August Röckel, à savoir 
qu’il était impossible de greffer le christianisme « sur le tronc stérile 
du judaïsme », tentative qui aurait « travesti » la religion de Jésus 
« au point de la rendre méconnaissable ». En fait, Wagner ignorait 

donné par Wagner, « l’amour, la foi et l’espérance ». Là encore, 
Wagner n’était pas fidèle à la pensée du Réformateur pour qui la 
Parole de Dieu se présente sous une double forme : elle est Loi et 
Évangile*. Depuis la chute*, la Loi a deux fonctions : maintenir 
la paix entre les hommes et révéler à l’humain son péché. Luther 
n’a pas prêché la Loi faute de mieux, comme le prétendait Wagner, 
car la Loi fait partie intégrante de son système théologique où la 
conscience du péché qu’enseigne la Loi est préalable à la promesse* 
de salut de l’Évangile. Luther jugeait donc nécessaire que « la loi 
n’ait pas la prétention d’être l’Évangile, et que ce dernier n’essaye 
pas d’usurper le rôle de la loi » (Gerhard Ebeling°). Wagner, qui 
comprenait pourtant la nécessité de la reconnaissance du péché par 
l’homme, n’avait donc pas compris l’enchaînement qu’enseignait 
Luther. Toutefois, malgré ces erreurs, il reste que Wagner était fidèle 
aux principes fondamentaux de la théologie du Réformateur et se 
voulait même un luthérien prosélyte quand il lançait à Franz Liszt : 
« Je ferai de toi un luthérien ! »



26 27

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

est uniquement salutaire, dans la faiblesse et l’abjection de la croix. 
Wagner était très marqué par cet enseignement, lui qui plaidait pour 
reconnaître la « souffrance de Dieu » et demandait de « chercher le 
divin dans l’acceptation de l’abaissement ». Mais imaginer un Dieu 
Père qui « souffre la mort du Fils, dans la douleur infinie de l’amour » 
(Jürgen Moltmann°), comme le soutenait également Wagner, était 
difficilement représentable au xixe siècle. Les responsables des 
Églises, en effet, avaient plutôt fait le choix d’un Dieu de colère et 
de sanction si utile pour asseoir la domination sacerdotale et assurer 
une efficace police sociale.

Tout était venu, selon Bernard Sesboüé°, d’une « scission 
contradictoire » qui s’était produite dans la théologie à partir du 
Moyen Âge et pendant tout le iie millénaire entre :

l’image du Dieu maître, Tout-Puissant, législateur suprême, 
qui exige l’obéissance de sa créature, d’une part, et l’image du 
Dieu aimant et miséricordieux dont la grâce justifie gratuitement, 
d’autre part, […] au bénéfice du Dieu Tout-Puissant, et au 
détriment du Dieu de l’amour.

Le théologien jésuite ajoute que cette « erreur profonde » a 
amené une régression de l’image de Dieu dans les consciences 
chrétiennes faisant fi de tout le mouvement de la révélation biblique 
et conclut qu’« on ne dira jamais assez les ravages pour la foi et 
pour l’Église de l’usage intempérant de l’image du Dieu Maître et 
Tout-Puissant ».

Wagner avait donc parfaitement conscience de la pente désas-
treuse de la théologie qui sévissait à son époque, mais il l’impu-
tait – à tort – à l’influence juive dans les doctrines ecclésiales. En 
définitive, le Dieu de Wagner n’est pas celui des antiques religions 
traditionnelles, ni celui de la théologie multiséculaire de la satis-
faction* particulièrement mise en valeur par la néo-scolastique* 
au xixe siècle. Il n’est pas le Dieu Maître, impitoyable et atrabi-
laire, surplombant le monde, devant lequel l’homme est soumis, et 

presque tout de la théologie de Marcion qui déniait toute valeur au 
monde, un monde que Wagner critiquait, certes, mais qu’il voulait 
surtout « régénérer ».

Mais on trouve également dans ses écrits de nombreux passages 
où, contestant les images simplistes du Dieu habitant « au ciel », 
il leur opposait « le Dieu au cœur de l’homme dont les grands 
mystiques avaient une si ferme conscience ». Il parlait également 
du Dieu « inaccessible », « inexplicable » qui prononce « sa parole 
cachée » et « qui habite en nous », et surtout demandait à ses 
lecteurs de ne pas confondre le Dieu de Jésus-Christ avec l’image 
d’un « Dieu vengeur, plein de colère » qui défigurait le Dieu du 
« Sauveur des pauvres ». En réalité, Wagner voulait dénoncer ce 
qu’il jugeait comme une « dénaturation du message évangélique » 
qui avait balayé la figure du « Dieu souffrant » qui désarme les 
violents, au profit de celle d’un « Dieu cruel et Tout-Puissant », 
celui de Moïse, de Josué et de Gédéon massacrant leurs adversaires, 
fussent-ils innocents.

C’est que Wagner était aussi marqué par la théologie de Luther et 
sa distinction entre le Deus absconditus et le Deus revelatus. Pour 
Luther, en effet, la connaissance naturelle de Dieu est guettée par 
deux tentations : soit vouloir monter vers Dieu par la spéculation 
intellectuelle, soit bâtir un système théologique passant de la 
nature connue par la raison à la surnature révélée. Mais, ajoutait 
le Réformateur, ces catégories sont impropres pour parler du Dieu 
révélé en Jésus-Christ. Le Dieu « caché au-dessus de nous ne nous 
concerne pas » et le Christ s’est concentré sous nos yeux « pour 
nous empêcher de faire l’ascension du ciel et nous adonner aux 
spéculations sur la majesté divine ». Dieu est seulement révélé 
par l’incarnation* du Christ, et Luther de citer l’Évangile de Jean : 
« Personne n’a jamais vu Dieu ; Dieu fils unique, qui est dans le sein 
du Père, nous l’a dévoilé » (Jn 1, 18) ou encore la réponse de Jésus 
à l’apôtre Philippe : « Celui qui m’a vu a vu le Père » (Jn 14, 6). 
C’est pourquoi le Dieu de Jésus-Christ manifeste sa puissance, qui 



28 29

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

5. JÉSUS-CHRIST

Wagner s’est intéressé très tôt à la personne de Jésus-Christ 
puisqu’il se concentra sur la figure du Fils de Dieu pendant tout 
l’hiver 1848-1849, alors qu’il écrivait le canevas du drame intitulé 
Jésus de Nazareth. Le destin de ce texte inabouti fut quelque peu 
chaotique puisque, conservé par la princesse von Sayn-Wittgenstein, 
la maîtresse de Liszt, qui se refusait de le rendre à son auteur, le 
texte ne fut édité qu’après la mort de Wagner et ne figure donc pas 
dans ses œuvres complètes. Généralement, on croit voir dans Jésus 
de Nazareth un document inspiré par « l’humanisme séculier de 
Ludwig Feuerbach » (Roger Hollinrake), où « les idées exprimées 
présentent une grande proximité avec L’Essence du christianisme 
de Feuerbach » (Fabrice Malkani), et où « Jésus est conçu sous un 
angle unique : celui du révolutionnaire » (Martin Gregor-Dellin). 
Mais ces commentaires négligent notamment le fait qu’à l’époque 
de la rédaction de l’esquisse Wagner n’avait pas lu Feuerbach et 
ignorait même jusqu’à son nom.

Or, dans Jésus de Nazareth, Wagner présentait les premiers 
éléments de sa christologie* qu’il ne cessera de développer tout 
au long de sa vie. Pour Wagner, Jésus est « envoyé par Dieu afin 
que tous les hommes aient la révélation », il est « tout à la fois 
Dieu et Fils de Dieu » et vit avec son Père une relation qui « est 
la vie de l’amour, c’est là le Saint-Esprit ». Malgré un vocabulaire 
théologique plutôt rudimentaire et même parfois gravement confus 
(notamment quand il parlait de l’« engendrement » réciproque 
du Père et du Fils), Wagner reconnaissait l’égalité divine entre le 

à la loi duquel il doit se contenter d’obéir. Son Dieu est celui qui 
« manifeste sa puissance sous la forme de la suprême faiblesse de 
la croix » (Bernard Sesboüé°), celui qui aime l’homme et qui habite 
en son cœur. C’est pourquoi la phrase de Wagner, notée plus haut 
(p. 25), généralement tenue pour preuve de son athéisme et que 
nous citons entièrement maintenant : « Je ne crois pas en Dieu, mais 
au divin qui se révèle en Jésus sans péché », trouve sa parfaite expli-
cation. Wagner ne croyait pas au Dieu de puissance et de colère qui 
sanctionne, mais à celui qui s’abaisse et que Jésus-Christ seul révèle 
en l’appelant « abba (“papa”) » (Mc 14, 36). Loin d’être athée, 
Wagner était seulement plus fidèle que bon nombre de ses contem-
porains au Dieu qui se révèle dans l’Écriture* et qu’ont prêché les 
Pères de l’Église* comme Irénée, Origène, Grégoire de Nysse, Jean 
Chrysostome ou Augustin d’Hippone. On est même en droit de dire 
qu’il était en avance d’un siècle sur son temps, en conformité avec 
les théologies modernes qui, à l’instar de Luther pour qui « chercher 
Dieu en dehors de Jésus-Christ, c’est le diable », affirment qu’on ne 
peut « apprendre la nature de Dieu, de ce qu’est Dieu qu’à partir de 
Jésus-Christ » (Adolphe Gesché°).



30 31

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

L’insistance wagnérienne sur le « sans péché » du Christ avait 
donc pour objectifs de rappeler la nature divine de Jésus, et de 
montrer les voies du salut puisque le Christ « se chargea lui-même 
de la somme énorme des péchés de toute cette existence et la racheta 
par sa mort douloureuse ».

Wagner mettait ensuite l’accent sur l’importance de la croix 
du Christ : « […] la seule chose qui puisse exercer une influence, 
confiait-il, c’est le sang du Christ coulant sur la croix. » Wagner 
comprenait le sang, non dans une acception biologique, mais comme 
le « symbole de l’amour réconciliateur » (Bernard Sesboüé°). Cette 
focalisation sur la croix du Christ venait directement de Luther. 
Pour le Réformateur, en effet, Dieu se révèle par la croix de Jésus : 
c’est dans cet homme souffrant que Dieu est présent puisque « Dieu 
lui-même s’est humilié afin de devenir connaissable ». Pour Wagner, 
la croix révèle, à la fois, le vrai visage de Dieu et aussi celui du 
destin de l’humanité dont « la capacité de souffrir sciemment » est 
constitutive de son unité.

Mais une question subsiste qui n’est pas mineure. Wagner par-
lait-il de la résurrection* du Christ ? À l’évidence à aucun moment 
dans Jésus de Nazareth, mais cette omission ne saurait être signifi-
cative puisqu’il s’agit d’une action dramatique qui s’achève, comme 
dans les Passions de Johann Sebastian Bach, par la crucifixion de 
Jésus. En revanche, on ne trouve guère d’allusion à la résurrection 
dans ses écrits, ni même dans le Journal, à l’exception de brèves 
déclarations critiques sur les conceptions de certains théologiens. 
Qu’en est-il en vérité ? Wagner niait-il la réalité de la résurrection 
du Christ ? Pour se faire une juste appréciation de sa pensée et de 
son contexte, il faut rappeler deux points importants. En premier 
lieu, « le mot “résurrection”, issu d’un latin ecclésiastique tardif, est 
inconnu des auteurs néotestamentaires » (François Vouga°), qui rap-
portent, dans un vocabulaire foisonnant qui traduit des expériences 
multiples, que Jésus « fut réveillé », qu’il « se releva », qu’il « fut 
élevé » qu’il « se fit voir », qu’il « apparut », qu’il « est vivant », 

Père et le Fils et refusait toute subordination* entre eux, ce que les 
formules traditionnelles, au demeurant combattues par Friedrich 
Schleiermacher au début du xixe siècle, pouvaient laisser entendre.

C’est dans Religion et art (1880) que Wagner allait parachever 
sa réflexion. Il répondait tout d’abord à Schopenhauer qui, dans 
une formule à la portée docète*, prétendait que le Christ n’avait eu 
qu’un « simulacre de corps ». Le philosophe de Francfort ne voulait 
voir dans le Christ qu’un « symbole et non une individualité, tel que 
nous le présente l’Évangile* ». Pour Wagner, au contraire, le Christ 
est bien une personne*, « le Dieu souffrant sur la croix, cette tête 
“pleine de sang et de blessure” », et ne saurait être « un symbole ? 
– non (mais) une image, une copie réelle » du Dieu Père. Pour le 
compositeur de Parsifal, c’est le Christ souffrant sur la croix qui 
montre un Père souffrant, lui aussi, « la quintessence de tout amour 
et de la compassion suprême ». Un siècle plus tard, Karl Rahner° 
validait l’intuition de Wagner en affirmant que la mort de Jésus 
« exprime Dieu tel qu’il est et tel qu’il a voulu être ».

De ces divers textes ressortent quelques certitudes wagnériennes, 
et tout d’abord celle de la divinité du Christ Jésus. Certains critiques 
croient que Wagner concevait Jésus non comme Dieu, mais 
« comme un humain au plus haut degré de perfection » (Ulrike 
Kienzle), ou « un homme revêtu de la grâce de Dieu » (Stephan 
Mösch), en se fondant sur les déclarations de Wagner présentant un 
Christ « sans péché (Sündenlos) ». Ces affirmations ignorent que, 
dans l’Écriture*, le fait que Jésus, le « saint de Dieu » (Mc 1, 24), 
est « sans péché » est rappelé à de nombreuses reprises (Jn 8, 46 ; 
2 Co 5, 21 ; He 4, 15 ; 1 P 2, 22 ; 1 Jn 3, 5…). Il s’agit d’un attribut 
divin du Christ à l’image de Dieu le Père, lequel se définit lui-même 
par sa sainteté : « Je suis saint, moi, le Seigneur votre Dieu » (Lv 
19, 2 ; 1 P 1, 16). C’est pourquoi Wolfhart Pannenberg° peut écrire :

Affirmer que Jésus est sans péché n’est autre chose qu’ex-
primer l’unité de Jésus avec Dieu dans sa communauté de 
personne* avec le Père.



32 33

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

n’alla pas plus loin dans ces billevesées, contrairement à ce qu’affir-
ment Léon Poliakov, pour qui le Christ de Wagner serait « un Christ 
indien ou aryen », et Robert Gutman qui prétend que Wagner aurait 
prêché un Christ « dans les veines duquel coulait un super sang, 
marque typique de la race aryenne ». Ces allégations sont imagi-
naires, frauduleuses même, inventées par ces auteurs pour justifier 
leur thèse d’un Wagner raciste. Wagner n’a jamais évoqué le sang 
du Christ dans un sens biologique. Tout comme l’Écriture* (par 
exemple : Lc 22, 20 ; Rm 5,9 ; Hé 9, 12 ; 1 Jn 1, 7) qui attribue la 
rédemption* au sang du Christ, il en parlait dans un sens métony-
mique* qui « traduit le don de soi qui va jusqu’au bout en donnant la 
preuve d’amour qui est la plus grande » (Bernard Sesboüé°).

qu’il « vint ». D’autre part, il faut noter que le luthéranisme ne met 
pas l’événement salvateur dans la résurrection, mais dans la croix*. 
C’est la mort ignominieuse du Christ qui sauve, car elle démontre 
l’immensité de l’amour divin. La résurrection, prémices de celle des 
croyants, est la conséquence de cet amour et de la foi du Christ en 
son Père. Or, dans Parsifal, il ne fait guère de doute que le Sauveur 
vit auprès du Père puisqu’Amfortas implore l’intercession de son 
défunt père Titurel lequel « dans la splendeur divine, contemple 
maintenant le Sauveur ». Mais « le Christ est (aussi) toujours vivant 
dans la foi des siens » (Rudolf Bultmann°), notamment au sein de 
la communauté du Graal, puisque les jeunes gens chantent que le 
corps du Christ « vit maintenant en eux par sa mort » (cf. Ga 2, 20). 
En réalité, Wagner, tout comme une certaine théologie luthérienne 
du xixe siècle, était réticent à employer le mot « résurrection » qui 
ne peut à lui seul « rendre compte d’un événement irréductible au 
monde connu » (François Vouga°). Il préférait souligner que le 
Christ est vivant (Mc 16, 11) et que, tout « comme les premiers 
chrétiens, [il] attend [ait] son retour ». À la fin de Religion et art, 
citant Jb 19, 25, il exprimait son espérance que tout le mal envahis-
sant le monde « s’évanouissait devant ce seul mot : “Je sais que mon 
Sauveur vit (ich weiss dass mein Erlöser lebt).” »

Il faut enfin évoquer l’affirmation wagnérienne selon laquelle 
Jésus ne serait pas né juif. Il le répétait régulièrement dans l’inti-
mité familiale et l’écrivit dans Religion et art. Cette idée n’avait 
évidemment aucun fondement, même si les Églises, au xixe siècle, 
en étaient plus ou moins imprégnées. L’antisémitisme wagnérien 
explique certainement cette affirmation inepte. Il écrivit, en effet, 
dans Religion et art : « Il reste plus que douteux que Jésus même 
fût issu d’une tribu juive. » Au demeurant, cette affirmation, loin 
d’être originale, était la copie quasi mot pour mot de ce que Johann 
Gottlieb Fichte avait écrit dans Le Caractère de l’époque actuelle 
(Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters) qui date de 1805. 
Malgré ces graves erreurs, il faut aussi reconnaître que Wagner 



35

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

6. L’ESPRIT SAINT

L’Esprit, troisième personne de la Trinité*, est « sans visage et 
sans voix » (Bernard Sesboüé°), ce qui se traduit, du point de vue 
ecclésial, par une difficulté pour lui réserver une place dans la liturgie 
et, pour les croyants, se représenter l’originalité de sa personne 
dans la vie trinitaire. Wagner semble avoir saisi cette difficulté mais 
n’en fut pas rebuté pour autant, car la participation de l’Esprit est 
significative tant dans Jésus de Nazareth que dans Parsifal. On peut 
même en déduire une esquisse de pneumatologie*.

La place de l’Esprit est relativement succincte dans le synopsis 
de Jésus de Nazareth puisqu’on n’y trouve que deux mentions : la 
promesse par Jésus de la venue de l’Esprit (cf. Jn 7, 39 ; 14, 15-17) 
et son implication dans les premiers temps de l’Église (cf. Ac 2, 4 ; 
2, 41). Mais la place de l’Esprit est beaucoup plus grande dans le 
commentaire théologique du projet de drame. Pour le compositeur, 
l’Esprit remplit plusieurs fonctions. Il est en premier lieu « personne 
subjective » selon la formule de Bernard Sesboüé°, c’est-à-dire une 
personne qui s’objective à travers une autre. En l’occurrence, il 
s’agit du Christ qui « guide vers la lumière de l’Esprit » et « révèle 
sa loi » et Wagner d’ajouter « cette loi est l’amour : tout ce que vous 
accomplirez dans l’amour ne peut être péché ». En effet, comme 
l’enseignait Augustin d’Hippone, si l’amour est authentique, 
l’homme est libre d’inventer le comportement qui lui paraît le 
meilleur. L’Esprit, ensuite, inspire aussi bien Jean le Baptiste que 
le Christ lui-même, il donne la vie et est lien d’unité. L’Esprit enfin 



36 37

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

Le sang et le corps du don saint, l’Esprit d’amour, les changent 
en sainte consolation (Tröstung) pour votre réconfort dans le vin 
qui vous a été versé et le pain que vous mangez aujourd’hui.

C’est bien l’Esprit qui, d’une part, rend ici possible la présence 
eucharistique du Christ sauveur, et, d’autre part, apporte la « sainte 
consolation (Tröstung) ». Wagner, dans cette scène, se rapportait 
à l’Évangile de Jean où Jésus annonce la venue de l’Esprit 
« consolateur (paraklètos) » (cf. Jn 14, 16.26 ; 15, 26 ; 16, 7). Cette 
mission de l’Esprit est clairement visée par Wagner puisque Luther 
avait traduit paraklètos par Tröster* (voir la Lutherbibel 1545*). 
Enfin, la dernière mention de l’Esprit se place à l’extrême fin du 
drame quand « de la coupole descend une colombe blanche qui 
s’arrête au-dessus de la tête de Parsifal ». La didascalie de Wagner 
s’inspire du prophète Ésaïe quand il proclame : « L’Esprit du 
Seigneur Dieu est sur moi. Le Seigneur, en effet, a fait de moi un 
messie, il m’a envoyé porter joyeux messages aux humiliés, panser 
ceux qui ont le cœur brisé » (Es 61, 1, cité en Lc 4, 18-19). Tel est 
bien, désormais, la mission de Parsifal « pour les plus hautes œuvres 
du salut » au service de ses frères et de ceux qui souffrent. Comme 
tous les chrétiens baptisés, Parsifal, par l’onction baptismale 
administrée par Gurnemanz a, selon la formule de l’apôtre Paul, 
« revêtu Christ » (Ga 3, 27) et est subrogé dans ses fonctions pour 
devenir lui-même « prêtre, prophète et roi » (1 P 2, 9).

est liberté : « La loi de l’Esprit ne limite rien, au contraire, elle est la 
plénitude de l’Esprit. »

Mais, avec cette loi de l’Esprit qui ne limite rien, Wagner ajoutait 
également : « Comment dès lors pourriez-vous vouloir autre chose 
que la seule et unique loi capable de contenter tous vos désirs ? » 
Cette exhortation a été interprétée par certains comme un manifeste 
« libertaire, voire anarchiste » (Fabrice Malkani). D’autres, plus 
nuancés, estiment qu’« on ne peut exclure ces influences » (Martin 
Gregor-Dellin). Ces interprétations semblent tout ignorer du 
contexte et de la logique de l’affirmation wagnérienne. En effet, si 
la seule loi est celle de l’amour et que rien de ce qui est accompli 
dans l’amour ne saurait être fautif, dans ces conditions, ajoutait 
Wagner, « la chair serait transfigurée ». Les désirs ne sont donc plus 
ceux qui viennent de la chair qui s’oppose à l’Esprit, puisque la 
chair, désormais « transfigurée », suit la loi de l’amour. Dès lors, 
conclut Wagner, « si la chair était contre l’amour elle serait tournée 
contre elle-même ». Ainsi donc, quand Wagner parlait de se mettre 
sous la loi qui comble les désirs, il n’évoquait nullement une vie 
de licence et de débauche livrée aux seuls instincts de l’homme, 
il envisageait une libération, selon l’Esprit, à la façon d’Augustin 
d’Hippone quand il écrivait « Dilige, et quod vis fac (aime et fais ce 
que tu veux) ». L’Esprit saint est donc celui grâce auquel l’homme 
peut répondre au plan divin et vivre selon la seule loi* de l’amour.

Dans Parsifal, l’Esprit est également mentionné à plusieurs 
reprises aux Ier et IIIe actes. Quand Wagner fait dire aux enfants 
(Knaben) « La foi* vit, la colombe volette, gracieuse messagère 
du Sauveur », il ajoute une nouvelle mission de l’Esprit (symbolisé 
ici par l’image biblique de la colombe, cf. Mc 1, 10 ; Mt 3, 16 et 
aussi Gn 1, 2), à savoir celle du messager porteur de l’action et du 
vouloir divins. Par ailleurs, pendant la scène du Graal, les jeunes 
gens (Jünglinge) chantent également :



39

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

7. LA TRINITÉ*

Dans sa Philosophie de la Révélation, Schelling avait remarqué 
qu’« à l’époque contemporaine les déductions philosophiques de la 
doctrine de la Trinité étaient devenues une mode » et Schopenhauer 
lui-même dans ses Suppléments au Monde avait tenté de « résoudre 
le mystère le plus profond du christianisme, celui de la Trinité ». 
Il n’est donc pas étonnant que Wagner, à la suite de cette mode, 
se soit intéressé à cette question. C’est dans Jésus de Nazareth 
que l’on trouve les développements les plus fournis à défaut d’une 
formulation appropriée.

Au début du commentaire théologique du projet de drame, 
Wagner écrivait :

Dieu est Père, Fils et Saint-Esprit. Le Père a engendré (zeuget) 
le Fils pour tous les temps, et le Fils a engendré (zeuget) le Père 
du Fils de toute éternité. Ceci est la vie et l’amour, c’est là le 
Saint-Esprit.

Les mots employés par Wagner étaient, tout à la fois, rigoureu-
sement conformes à l’orthodoxie chrétienne dans la première partie 
de la formule, et, pour la seconde, en contradiction avec les énoncés 
dogmatiques qui parlent bien d’engendrement du Fils par le Père, 
mais évidemment pas de l’engendrement du Père par le Fils. La 
formulation, propre à faire bondir les théologiens, était d’une rare 
maladresse dans son ingénuité.

Pourtant, sans prétendre à la rigueur, Wagner soulevait un pro-
blème qui avait été lancé en Allemagne par Friedrich Schleiermacher 



40 41

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

La Cité de Dieu, peut affirmer que la seule chose que l’Esprit saint 
a en propre, c’est « ce rapport d’égalité qu’il maintient entre le Père 
et le Fils par la circulation ininterrompue de l’amour ». Quant au 
luthérien Eberhard Jüngel°, il précise que « le Saint-Esprit est, entre 
le Père et le Fils, la relation entre les relations du Père et du Fils, 
donc la relation des relations et fait que l’unité de l’être divin soit 
précisément cet événement qui est l’amour même ». Si le vocabu-
laire wagnérien pouvait prêter à sourire, ses intuitions, en revanche, 
s’enracinaient dans la théologie la plus ancienne et précédaient les 
développements ultérieurs du xxe siècle.

dans son maître-ouvrage La Cohérence de la foi chrétienne. 
Schleiermacher soulignait que les formules traditionnelles des théo-
logies grecque et latine étaient incapables de surmonter les risques 
de subordinationisme*. En effet, écrivait Schleiermacher : « Si le 
Père a eu de toute éternité le pouvoir d’engendrer le Fils » et que le 
Fils n’a pas ce pouvoir, « le pouvoir du Père est évidemment plus 
grand que celui du Fils » et dans ce cas il ne saurait y avoir égalité 
des personnes divines. Or, cette égalité est théologiquement néces-
saire pour l’équilibre et la compréhension de la pensée chrétienne 
sur la Trinité comme le souligne Joseph Moingt° : « La formule 
“Dieu est amour” définit Dieu comme l’acte d’exister en relation de 
l’un à l’autre », relation qui exige une parfaite égalité. C’est pour-
quoi, autant les expressions de Wagner étaient fautives, autant son 
intuition était juste. En utilisant le verbe « engendrer », qu’il appli-
quait indifféremment à l’agir du Père et du Fils, il voulait marquer 
sa conviction d’une parfaite égalité ou « le soi n’existe pas sans 
l’autre » (Joseph Moingt°). L’Esprit, « manifestation de l’amour 
éternel », étant justement, selon Wagner et l’orthodoxie chrétienne, 
ce lien qui relie le Père et le Fils.

Mais Wagner enrichissait son idée par une autre observation tou-
jours relative aux liens unissant les deux personnes divines en notant 
que le « Père et le Fils s’engendrent constamment ». Là encore, 
l’utilisation du verbe « engendrer (zeugen) » était regrettable mais la 
remarque était pleine de sens. Dans la relation trinitaire, l’amour est 
donné sans relâche et en totale gratuité. Dans cette relation, Wagner 
voyait en l’Esprit saint, qu’il qualifiait de « souffle » (cf. Jn 3, 8 ; Ac 
2, 2), « la manifestation de l’amour éternel » et le lien qui se déploie 
sans cesse entre le Père et le Fils. Il est frappant de constater que 
toutes ces intuitions wagnériennes rejoignent celles de la théologie 
des Pères de l’Église* et les expressions de la théologie moderne. 
Déjà Augustin d’Hippone avait remarqué que l’Esprit saint n’avait 
rien de propre si ce n’est ce lien d’unité entre le Père et le Fils et, 
de nos jours, le jésuite Joseph Moingt°, s’appuyant sur l’auteur de 



43

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

8. L’ÉGLISE*

Dans son Journal, Cosima notait cette réflexion de son mari 
qui observait que « ce qui rendait le christianisme aussi suspect 
était la possibilité de fonder une Église et qu’un être d’une aussi 
sublime douceur que saint François ait dû s’humilier et courber la 
tête devant elle ». Wagner semblait aussi reprocher aux Églises la 
constitution d’un clergé et avouait, consterné : « J’ai avec le prêtre 
catholique les mêmes difficultés qu’avec le pasteur protestant ! » 
En effet, s’il était très sévère à l’égard de l’Église catholique, il 
n’épargnait pas pour autant sa propre communauté ecclésiale. 
Certes, il ne doutait pas de la supériorité du protestantisme compris 
« comme une protestation contre toute confession au profit de ce 
qui fait l’essentiel de la religion », mais il jugeait désastreuses ses 
divisions et le despotisme de ses structures représentatives. De fait, 
le protestantisme du xixe siècle était traversé par le conflit entre 
les orthodoxes qui ne voulaient rien changer des formulations du 
dogme et qui, pour imposer leurs vues, utilisaient « l’usage le plus 
inhumain de la force pour en arriver au contraire de la religion », et 
les rationalistes libéraux qui prêchaient une religion « matérialiste, 
insipide, dépourvue de tout caractère divin » et ne savaient « rien 
faire d’autre que de lutter en chaire contre leurs propres doutes et 
régler des détails théologiques dans leurs livres ».

Mais les critiques de Wagner à l’égard de sa propre religion ne 
pouvaient guère se comparer aux invectives dont était gratifiée 
l’Église catholique. On compte dans le Journal plus d’une centaine 
d’entrées qui concernent l’ultramontanisme* et les jésuites dans 



44 45

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

les catégories sacerdotales que le judaïsme avait abandonnées à la 
suite de la chute du Temple de Jérusalem en l’an 70 de notre ère, 
l’Église, entre les iie et iiie siècles, sépara en toute visibilité les clercs 
consacrés des laïcs écartés de la liturgie. Wagner avait compris la 
réalité de cet événement, à savoir la coupure entre les clercs et les 
laïcs dans l’Église (séparation issue du judaïsme antique), et son 
importance dans la vie ecclésiale pour les siècles à venir puisqu’elle 
subsiste encore de nos jours dans le catholicisme. Mais en étendant 
la critique à la formation des dogmes* chrétiens, il se méprenait 
grandement et faussait la vérité du christianisme, religion adossée 
(« greffée » disait Paul de Tarse en Rm 11, 17) sur la religion qui la 
précédait.

À la suite de ces observations, on serait tenté de donner raison à 
Udo Bermbach pour qui la religion de Wagner serait « sans Église ». 
Il est cohérent de soutenir que ses invectives contre l’Église catho-
lique et ses critiques à l’égard des organisations protestantes 
concourent à donner l’image d’un Wagner résolument non confes-
sionnel. Pourtant, Wagner fréquentait le temple, de façon occasion-
nelle il est vrai, était soucieux de la transmission de la foi et de la vie 
sacramentelle dans l’Église. De plus, il était conscient de la néces-
sité pour le croyant de « participer dans une communauté de foi 
(Gemeinde) au culte dominical (Gottesdienst) » puisque le Christ 
« vit en nous (lebt in uns) » communautairement comme le procla-
ment les Jeunes gens dans la scène du Graal de Parsifal. Au siècle 
suivant, Dietrich Bonhöffer°, tout comme Wagner, estimera que 
« le Christ est existant comme communauté ». Mais Wagner n’avait 
pas suffisamment compris que l’encadrement ecclésial protège le 
chrétien d’une fausse intériorité, d’une prétendue mystique mal 
contrôlée. Or, les expressions de Wagner mettant en avant « le Dieu 
intérieur », l’« union avec le Christ », ou cherchant à « se confor-
mer au Christ » à la façon des auteurs de la mystique rhénane qu’il 
lisait régulièrement comme Tauler ou Maître Eckhart, certes loin 
d’être erronées (quoique certaines propositions d’Eckhart fussent 

des termes toujours désobligeants, voire hargneux. Cette hostilité 
à l’égard du catholicisme se manifesta, notamment, à l’occasion de 
deux événements importants de cette époque, à savoir le concile de 
Vatican I (1869-1870) et le Kulturkampf* (1871-1887). Les Wagner 
se tinrent très informés des débats en manifestant à chaque occasion 
leur enthousiasme ou leur déception.

Wagner avait un certain nombre de griefs à formuler contre 
l’Église catholique et, en premier lieu, la distance qu’elle aurait 
prise avec la foi* des communautés du christianisme primitif et sa 
transformation progressive en une « institution d’État, employée au 
service de la société politique ». Pour Wagner, le trait saillant de 
l’Église catholique était son « despotisme » puisqu’il n’y avait pour 
le chrétien :

[…] qu’à se montrer bien docile envers l’Église pour être 
récompensé de sa docilité par une éternité de délices, tandis que 
celui qui, dans cette vie éphémère, n’aur‌[ait] pas obéi à l’Église 
en ser‌[ait] puni par des supplices également éternels.

Bref, « l’Église considéra que le moyen le plus expédient pour 
atteindre son but était la domination sur les empires et les États ». La 
Réforme protestante tenta de remédier à ces graves dérives puisque 
« le premier mouvement de la Réforme ne visait pas à [se séparer] 
d’avec l’Église catholique, mais à la renouveler en abolissant les 
honteux abus de la curie romaine », en vain déplorait-il puisque la 
séparation des Églises avait abouti à « une grande calamité ».

Wagner avait un autre grief à formuler contre l’Église romaine, à 
savoir sa corruption pour avoir « attiré en elle le judaïsme pour former 
ses dogmes ». Dans cette accusation, Wagner visait essentiellement 
l’organisation du judaïsme antique. C’est là, ajoutait-il, que « l’Église 
tira son aptitude à la domination et à l’exercice du pouvoir ». Wagner 
devait cette information à la lecture d’August Friedrich Gfrörer, et 
les études historiques contemporaines ont confirmé la réalité du 
phénomène de sacerdotalisation lévitique* où, en se réappropriant 



46 47

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

9. LES DOGMES*

Selon Walter Kasper° « il est remarquable que le terme de 
dogme n’ait joué aucun rôle notable dans les différents conciles 
avant Vatican I » (1869-70). À sa suite, Michael Seewald° estime 
qu’avant Pie IX, le terme « dogme » désignait « non pas l’unité 
d’une vérité de foi révélée par Dieu », mais plutôt « telle ou telle 
doctrine confessionnelle dont la détermination n’était pas précise » 
et, par conséquent, dont le « degré précis de contrainte » n’était 
pas spécifié. Il faut avoir cette réalité en tête pour mieux juger la 
position wagnérienne sur les dogmes. À son époque, ils n’avaient 
pas, tant chez les catholiques que chez les protestants, le sens qu’ils 
ont aujourd’hui.

C’est pourquoi il faut tempérer la violente diatribe prononcée 
par Wagner devant le Vaterlandsverein de Dresde en juin 1848 où 
il prônait « l’accomplissement de la pure doctrine du Christ cachée 
jalousement derrière l’étalage de dogmes inventés un jour pour 
enserrer le monde grossier des naïfs barbares ». En 1864 dans Sur 
l’État et la religion, il était déjà beaucoup plus nuancé et voyait dans 
le dogme « la signification essentielle de la religion ». Ce qu’il y a 
d’« incomparable dans le dogme », écrivait-il, c’est qu’il s’exprime 
« de façon positive » et permet « de décrire l’autre monde, inconnu 
auparavant », alors que la philosophie ne parvient à le saisir « que 
sous une forme négative ». Ce dogme, « représentation du divin » 
et « source de félicités indicibles », ne peut être compris par le 
peuple, écrivait Wagner, que par « une sorte d’allégorie, comme une 
traduction de ce qui est inexprimable ». Il ajoutait : « On essaye, dans 

condamnées en 1329), sont potentiellement dangereuses si l’objec-
tivité ecclésiale ne vient pas contrôler la subjectivité du spirituel. 
Wagner en était un peu conscient qui, en parlant du clergé et des 
Églises, avouait, désabusé : « Comment faire dans cette situation 
pour ne pas jeter le bébé avec l’eau de la baignoire ? »



48 49

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

énoncés de la vérité de la religion ». Wagner situait donc les dogmes 
à l’intérieur d’un concept englobant de la vérité. Ils ne sont que des 
propositions, indispensables certes, mais insusceptibles d’aller au 
cœur de la révélation divine, comme le soulignent aujourd’hui des 
théologiens catholiques comme Karl Rahner° ou Michael Seewald°. 
Ce dernier précise que le dogme « se présente à l’esprit humain 
comme une proposition limitée qui, certes, renvoie à Dieu, mais ne 
peut jamais le saisir de manière définitive ». On peut soutenir qu’à 
la différence des théologiens catholiques et conservateurs protes-
tants de son temps, Wagner était beaucoup plus proche de la théo-
logie contemporaine et aussi des grands maîtres de la scolastique* 
médiévale (Albert le Grand, Bonaventure, Thomas d’Aquin) pour 
lesquels un article de foi n’était qu’un chemin menant à la vérité 
divine. Dans Religion et art, constatant que « poète-artiste » était 
le « seul prêtre qui n’ait jamais menti », il estimait désormais que 
l’art pouvait « montrer la vérité idéale des allégories [dogmes] », 
puisque l’art et la « sainte musique » étaient capables d’enseigner 
« à l’humanité avide de rédemption* un langage nouveau suscep-
tible d’exprimer l’infini avec une certitude indiscutable » (cf. entrée 
« L’art chemin vers Dieu » p. 109s).

cette sainte allégorie, de mettre le mystère de la révélation divine 
à la portée de la représentation profane », à la condition de bien 
considérer qu’il ne s’agit que d’« une représentation essentiellement 
faussée » de cette révélation. En d’autres termes, le dogme, pour 
le Wagner de 1864, représentait ce qu’il y a d’accessible au 
peuple : une représentation certes tronquée, mais irremplaçable. 
Soulignant la difficulté de rédiger le dogme et les imperfections 
qui en résultaient, Wagner notait les dangers qui menaçaient toute 
construction dogmatique. En effet, « la nécessité impérieuse de la 
défendre et de la rendre intelligible conduit à une altération de la 
religion elle-même » car l’Église se voyait ainsi dans la nécessité de 
demander l’intervention de l’État. Placée sous la protection du bras 
séculier, elle tombait au rang d’une institution seulement utile aux 
intérêts du pouvoir politique.

Seize années plus tard, le ton était sensiblement différent. C’est 
que les Églises avaient durci leurs discours, tant du côté réformé où 
les instances officielles du protestantisme allemand pratiquaient une 
politique de sanction, que du côté catholique avec le Syllabus* de 
l’encyclique Quanta cura (1864), et surtout les enseignements du 
concile de Vatican I (1870) pour lequel « le sens des dogmes, pré-
sentés par l’Église une fois pour toutes, devait être conservé à perpé-
tuité ». Pour le concile, le dogme dans sa formulation était l’expres-
sion fidèle, exacte et définitive du dépôt de la foi*. Dans ce contexte, 
Wagner dans Religion et art (1880) considérait désormais que la 
religion devient « artificielle quand elle se voit forcée de continuer à 
élaborer ses dogmes en une masse de plus en plus grande de choses 
incroyables imposées à la crédulité des hommes ». En effet, l’Église 
catholique avait produit deux dogmes considérés par elle comme 
essentiels, à savoir l’Immaculée Conception* (1854) et l’infailli-
bilité pontificale* (1870). Wagner condamnait cette inflation, mais 
considérait toujours que « l’œuvre la plus féconde dans la religion 
consistait dans l’invention d’allégories mythiques avec lesquelles le 
peuple, par le canal de la foi, pouvait être amené à comprendre les 



51

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

10. LES SACREMENTS*

Luther s’est exprimé sur les sacrements dans les trois Sermons de 
1519 et dans Le Prélude sur la captivité babylonienne de l’Église de 
1520 et, selon lui, on ne peut parler de sacrement que si cette « réa-
lité sainte » a été « divinement instituée par le Christ ». C’est pour-
quoi il ne retint comme sacrement que le baptême* et la cène* après 
avoir longuement hésité pour ce qui est de la pénitence. À sa suite, 
l’Apologie* de la Confession d’Augsbourg* appelle sacrement « les 
rites qui font l’objet d’un commandement de Dieu et auxquels est 
jointe la promesse* de la grâce* ». Dans chacun des trois Sermons, 
Luther dégageait les trois composantes du sacrement puisqu’il faut, 
dans chacun d’entre eux, distinguer le signe, à savoir le rite prescrit 
par l’Église et notamment les éléments visibles que sont l’eau pour 
le baptême, le pain et le vin pour la cène, la signification, c’est-à-
dire la réalité du Royaume qui a pour conséquence la « mort au 
péché » (Rm 6, 1-11) du croyant, et enfin la confiance dans la pro-
messe divine c’est-à-dire la foi*. C’est pourquoi la célébration du 
rite seul, en l’absence de la foi et d’une vie où l’on meurt au péché, 
n’est pas salutaire. Pour que le rite soit signe du salut « Dieu exige 
la foi propre de chacun ».

Wagner, lui aussi, ne retenait que les deux sacrements du baptême 
et de la cène. À la suite de la Réforme, il estimait que le sacrement 
ne saurait être salutaire sans la foi, c’est ce qui explique qu’il pou-
vait nier la validité du baptême d’un Heinrich Heine par exemple. 
Cette théologie est très explicite dans Parsifal où, au IIIe acte, le 
héros éponyme baptise Kundry. Après avoir « versé de l’eau sur sa 



52 53

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

mais on ne semble guère l’interpréter comme la représentation de 
la cène luthérienne. Certes, la scène du Graal de Parsifal ne sau-
rait être, stricto sensu, une cérémonie liturgique normée pratiquée 
aujourd’hui dans les Églises catholique romaine et luthérienne 
puisqu’il y manque certains éléments liturgiques comme le kyrie, 
le credo (Glaubensbekenntnis), le sanctus ou l’Agnus Dei. Pourtant 
nous n’hésitons pas à soutenir que Wagner a présenté dans Parsifal 
les constituants essentiels de l’action eucharistique à savoir : « le 
rapport aux frères qui participent au repas du Seigneur, les paroles de 
l’institution reçues de Jésus et le discernement du corps du Christ » 
(Louis-Marie Chauvet°). Ces éléments sont ordonnés par Paul dans 
les trois sections du texte relatif à l’eucharistie de sa Première lettre 
aux Corinthiens (1 Co 11, 17-29). Dans les versets 17 à 22, en effet, 
Paul présente le « repas du Seigneur* » comme un repas fraternel 
et s’indigne des divisions entre frères. Dans les versets 23 à 25, 
il rapporte « ce qu’il a reçu du Seigneur », à savoir les paroles du 
Christ lors du dernier repas et qualifie l’eucharistie de mémorial* 
puisqu’« est annoncée la mort du Seigneur jusqu’à ce qu’il vienne » 
(v. 26). Enfin, dans les versets 27 à 29, il insiste sur le but de l’action 
eucharistique qui est la constitution du « corps du Christ » en corps 
ecclésial. Ces trois éléments fondamentaux sont repris dans la scène 
du Graal du Ier acte de Parsifal. Il s’agit bien d’un repas fraternel, 
un « repas d’amour », où le pain et le vin sont partagés, repas qui 
a aussi pour objet de surmonter la crise que vit la communauté de 
Montsalvat. Les paroles de l’institution eucharistique sont restituées 
en se fondant sur le texte des évangiles synoptiques* : « Prenez mon 
corps, prenez mon sang » (Mt 26, 27 ; Mc, 14, 22 ; Lc 22, 19) et 
Wagner qualifie expressément ce récit de mémorial en reprenant la 
formule de Luc et de Paul : « Faites ceci en mémoire de moi » (Lc 
22, 19 ; 1 Co 11, 24), tout en attestant la présence du Seigneur au 
milieu des siens puisque « le corps que [le Christ] a offert pour notre 
expiation vit en nous par sa mort ». Ce repas, enfin, par le biais du 
choral qui symbolise l’esprit de solidarité et qui crée la communauté 

tête », il lui prescrit : « Reçois le baptême et crois au Rédempteur. » 
« Reçois le baptême », c’est la grâce, le don gratuit et immérité de 
Dieu, « crois au Rédempteur », c’est la foi sans laquelle il n’y a pas 
de sacrement. Wagner retenait ici les composantes sacramentelles de 
Luther : l’élément visible (l’eau), la signification (le don de Dieu) et 
la foi (la confiance et l’adhésion au Dieu sauveur). Dans la ligne de 
cette théologie, Wagner était soucieux de la pratique sacramentaire 
dans la vie chrétienne et s’irritait de ce que son amie Malwida von 
Meysenbug « se rebellât contre le baptême », attitude qu’il jugeait 
indéfendable « quand on était né dans la communauté chrétienne ».

En revanche, Wagner semble avoir été moins assidu à la cène 
protestante. Dans ses mémoires (Mein Leben), il confiait « qu’il 
n’avait plus jamais communié » depuis sa confirmation (en 1827) 
« craignant ne plus éprouver les sentiments de la première heure ». 
Il s’en justifiait auprès de Louis II de Bavière en précisant que cela 
« lui avait été possible parce que les protestants n’en reconnaissent 
pas l’obligation ». Or, le Journal de Cosima dément quelque peu 
cette allégation puisque l’on voit Wagner participer au culte de temps 
à autre et aussi parce qu’il jugeait très sévèrement les conceptions 
déviantes d’Huldrych Zwingli dans sa controverse avec Luther 
au sujet de la cène. Wagner, par ailleurs, communia lors de son 
mariage avec Cosima et fut si ému par ces « paroles indiciblement 
émouvantes : “car ceci est mon corps” », qu’il en fit part, plus tard, 
à Friedrich Nietzsche, lequel, si l’on en croit ses carnets, en fut 
scandalisé.

Par ailleurs, au Ier acte de Parsifal, séquence qui nous semble 
unique dans toute l’histoire du théâtre lyrique, Wagner ne recula 
pas devant la gageure qu’il y avait à représenter l’action eucharis-
tique sur une scène d’opéra. Sur cette question les avis semblent 
diverger. Certains y voient une scène « anti-chrétienne » (Robert 
Gutman), d’autres des éléments « nullement porteurs de contenus 
religieux » (Udo Bermbach) et quelques-uns même y devinent 
« une paraphrase du rite de l’eucharistie catholique » (Serge Gut), 



54 55

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

11. LA JUSTIFICATION PAR LA FOI*

Le luthéranisme se structure autour de l’autorité de l’Écriture* 
et du dogme de la justification par la foi*. Le substantif « justifica-
tion » traduit le terme grec dikaiosunè rencontré quatre-vingt-douze 
fois dans le Nouveau Testament (dont cinquante-neuf dans le cor-
pus paulinien). Ce mot appartient au registre juridique et évoque 
l’image d’un acquittement devant le tribunal de Dieu. Luther, se 
fondant sur le verset fondamental de Paul « l’homme est justifié par 
la foi, indépendamment des œuvres de la loi » (Rm 3, 28), a affirmé 
que ce n’est pas par ses actes que l’homme peut se présenter devant 
Dieu et être sauvé, mais c’est Dieu, lui-même, qui pardonne et 
considère comme juste celui qui, dans la foi, est uni au Christ. Tout 
naturellement, le thème fut repris dans la Confession d’Augsbourg* 
dans son article IV qui précise que « les hommes ne peuvent être 
justifiés devant Dieu par leurs propres forces, mérites ou œuvres, 
mais qu’ils sont justifiés gratuitement à cause du Christ par la foi 
[…]. C’est cette foi que Dieu compte comme justice devant lui. » Si 
le thème est essentiel pour le luthéranisme, il est loin d’être absent 
de la théologie catholique puisque le concile de Trente, dans sa VIe 
session, consacra un décret sur la justification (1547). Bien plus, le 
dogme a été réaffirmé de nos jours dans la Déclaration commune 
de l’Église catholique romaine et de la Fédération luthérienne mon-
diale sur La doctrine de la justification (1999). Catholiques et luthé-
riens confessent ensemble que « c’est seulement par la grâce*, par 
le moyen de la foi en l’action salvifique du Christ, et non sur la base 
de notre mérite, que nous sommes acceptés par Dieu ». Par ailleurs, 

chrétienne, a pour but le raffermissement du corps des chevaliers 
« pour accomplir les œuvres du Sauveur », c’est-à-dire soulager les 
détresses et protéger les faibles. C’est là où se situe le sacrifice* (ou 
l’offrande) de l’action eucharistique (dont parle Paul en Rm 12, 1), 
dans l’entraide communautaire des chevaliers et leur combat pour 
la justice. Cette présentation peut être reçue aujourd’hui par les 
Églises catholique et luthérienne puisqu’elles ont signé en 1978 un 
accord œcuménique intitulé « Le repas du Seigneur* », où, malgré 
des différences qui subsistent, elles affichent « une compréhension 
commune » de l’eucharistie « sans adopter la terminologie concep-
tuelle de la transsubstantiation* ». Wagner, en illustrant l’impor-
tance que revêt ce sacrement pour le christianisme (sacrement « qui 
fait l’Église » selon la formule d’Henri de Lubac°), a présenté, dans 
Parsifal, une action eucharistique authentique comme l’entendent, 
d’un commun accord, catholiques et luthériens.



56 57

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

mettre sa confiance dans l’Esprit « consolateur (Tröster)* », Amfortas 
ne veut l’entendre et ne cherche, comme « unique grâce (Einz’ge 
Gnade) », qu’à s’engloutir dans le néant. Son erreur est de nature 
pélagianiste*, hérésie qui nie la nécessité de la grâce* pour obtenir 
le salut*. Le Dieu d’Amfortas n’est pas celui du christianisme, Celui 
« qui vient » (Ap 1, 4) pour proposer sa vie aux créatures, mais un 
Dieu « fantoche », obtenu par la force, obéissant au seul vouloir de 
l’homme « comme s’il ne voulait rien recevoir de Dieu comme un 
don, comme si Dieu devait être à son service » (Luther, Le Grand 
catéchisme*). C’est pourquoi, toujours dans le texte de présentation 
rédigé à l’intention de Louis II, Wagner insistait sur l’enjeu du drame : 
« Amfortas, le coupable gardien du sanctuaire, sera-t-il délivré des 
souffrances qui rongent son âme ? Une fois encore, nous entendons la 
promesse (Verheissung), et nous espérons. »

Est-ce à dire que pour être chrétien il suffirait de croire à la 
promesse de justification, et de s’abstenir de toute action dans le 
monde ? Wagner était loin de le penser, fidèle là aussi à la doctrine 
luthérienne qui enseigne que « les bonnes œuvres doivent nécessai-
rement suivre la foi » (Apologie* de la Confession d’Augsbourg*). 
C’est la leçon qui ressort du passage de Parsifal communément 
appelé l’enchantement du Vendredi saint (voir entrée « Vendredi 
saint » p. 75s). Tout « comme Dieu dans sa divine miséricorde 
eut pitié de l’homme et souffrit pour lui », écrit Wagner, il s’en-
suit que « l’homme désormais prend soin de la création ». Ce ne 
sont pas les œuvres humaines qui suscitent le salut de Dieu, mais, 
au contraire, c’est la miséricorde de Dieu qui provoque les œuvres 
humaines. Pour Wagner, comme pour le luthéranisme, les bonnes 
œuvres – absolument nécessaires – ne sont pas la cause, mais la 
conséquence de la justification. Selon Wagner, l’homme ne saurait 
rester passif et indifférent au mal qui se manifeste dans le monde. 
Bien au contraire, il croyait « à la nécessité et à la possibilité de la 
régénération » de ce monde, et se « dévouait à la réaliser de toutes 
[les] façons », in À quoi sert cette connaissance ? (1881).

les deux confessions affirment que la justification est « la pierre de 
touche de la foi chrétienne » et non « une partie de l’enseignement 
chrétien ». Autrement dit, on ne saurait être chrétien sans confesser 
et vivre la justification par la foi.

Wagner connaissait-il la doctrine de la justification et l’a-t-il 
illustrée dans ses œuvres ? La réponse est d’autant moins douteuse 
que Parsifal paraît être l’illustration parfaite du dogme. Bien plus, 
le drame wagnérien nous semble même centré sur la justification. 
C’est ce qui ressort tout d’abord du texte de présentation du prélude 
rédigé à l’intention de Louis II, où Wagner expose le thème musi-
cal de la foi* par ces mots : « Promesse* de rédemption par la foi 
(Verheissung* der Erlösung durch den Glauben). » Mais Wagner 
écrivait Erlösung (« rédemption ») et non Rechtfertigung (« justifi-
cation »), terme technique employé par les luthériens pour parler de 
la justification. Wagner visait-il une autre notion ? En réalité, « les 
catholiques appellent spontanément rédemption* ce que les protes-
tants désignent comme le centre de perspective de la justification » 
(Bernard Sesboüé°) et tout naturellement le théologien catholique 
Hans Küng°, quand il s’efforce de définir le message de Parsifal, 
s’exprime ainsi : « Rédemption par la foi (Erlösung durch den 
Glauben), c’est, selon Wagner, ce que démontre Parsifal. » Wagner, 
s’adressant au catholique Louis II, utilisait les mots de la confession 
de son interlocuteur afin d’être mieux compris. Ce qui démontre, 
à la fois, l’importance du thème chez Wagner, et les nuances qu’il 
était capable de maîtriser.

Le thème de la justification parcourt toute l’œuvre et se vérifie dans 
les postures adoptées par les personnages, en particulier par Amfortas, 
une des figures emblématiques du drame. En effet, Amfortas ne croit 
pas que le salut* puisse être reçu gratuitement du Seigneur. Il croit 
plutôt à ses mérites personnels. C’est pourquoi il s’inflige « péni-
tence (Büssung) » sur pénitence et se désole de ne parvenir à aucun 
apaisement. Les chevaliers ont beau lui rappeler la « promesse 
(Verheissung)* », à savoir celle de la justification, et l’exhorter à 



59

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

12. LA PROMESSE*

La promesse est l’un des thèmes essentiels du luthéranisme. Elle 
est au fondement de la distinction entre l’Ancien et le Nouveau 
Testament et constitue la source et le contenu de l’espérance 
chrétienne. Tout en lui reprochant de ne faire aucune distinction 
entre les deux Testaments, Luther, dans Du serf arbitre, objectait 
à Érasme que « le Nouveau Testament contient essentiellement 
des promesses, tandis que l’Ancien contient avant tout des lois et 
des menaces », affirmation reprise par Philip Melanchthon dans 
l’Apologie* de la Confession d’Augsbourg*. Mais en quoi consiste 
cette promesse et de quoi parle-t-on au juste ? L’Apologie répond 
que l’Écriture* est composée de deux parties, l’une est « la Loi* qui 
montre, dénonce et condamne les péchés », l’autre est « l’Évangile*, 
c’est-à-dire la promesse de la grâce* qui est accordée en Christ ». 
Pour les luthériens, il s’agit des deux œuvres principales que Dieu 
accomplit pour les hommes, « frapper de terreur », d’une part, et, 
ensuite, « justifier et vivifier » ceux qui croient en la promesse de 
la vie en Christ, comme l’explique l’Apologie : « Les préceptes 
humilient les orgueilleux par leurs exigences, les promesses relèvent 
les humiliés par leurs assurances de pardon ».

De nos jours, Gerhard Ebeling° rappelle que « l’Évangile est 
l’accomplissement de la loi. Où il n’y a pas de péché, le pardon 
des péchés ne peut pas être annoncé. » Par ailleurs, la promesse 
est, de manière fondamentale, reçue dans la foi comme le précise 
l’Apologie : « La foi ne signifie pas une connaissance, elle est bien 



60 61

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

appellent rédemption* ce que les protestants désignent comme jus-
tification » (Bernard Sesboüé°). Pour Wagner, la promesse est très 
clairement celle de l’Évangile* et du salut*. Le mot revient une der-
nière fois à la fin du commentaire : « Nous entendons une dernière 
fois la promesse et espérons », comme pour signifier le manque de 
confiance d’Amfortas en la promesse divine de salut.

Dans le livret, la promesse est deux fois indiquée, sous une forme 
verbale, à des moments décisifs, et, en premier lieu, à la suite du 
monologue désespéré d’Amfortas au Ier acte. En effet, les garçons 
(Knaben) et jeunes gens (Jünglige) lui rappellent l’engagement 
divin : « Attends celui que j’ai choisi » avant que les chevaliers lui 
ordonnent « c’est ce qui t’a été promis (so ward es dir verhiessen), 
attends dans la consolation ». En d’autres termes, sont ici signifiées 
les déficiences d’Amfortas qui ne croit pas en la promesse divine de 
salut inconditionnel. Il pense pouvoir arracher ce salut par ses péni-
tences et ses souffrances surajoutées. Les chevaliers lui rappellent 
seulement qu’il suffit d’avoir confiance (foi) dans la Parole divine 
et d’y puiser la « consolation (Tröstung)* », l’un des rôles théolo-
giques de l’Esprit saint.

Le second moment est celui du baptême* de Parsifal où 
Gurnemanz, dans une phrase identique à celle des chevaliers au Ier 
acte, s’exprime ainsi : « C’est ce qui nous a été promis (so ward 
es uns verhiessen) ». Gurnemanz veut ainsi authentifier, à la fois, 
le caractère baptismal de la scène (« est sacrement tout ce à quoi 
une promesse divine a été adjointe » selon Luther), et rappeler que 
ce n’est pas le héros qui sauve, mais Dieu seul. Le chrétien se voit 
offert le salut, c’est-à-dire la plénitude de la vie divine, à la condition 
de mettre sa confiance (foi*) dans cette promesse.

celle qui donne son assentiment à la promesse. » C’est la raison 
pour laquelle « tous les saints ont été justifiés par la foi en cette 
promesse ». Pour le luthéranisme, Évangile, promesse et foi forment 
donc un ensemble théologiquement indissociable.

Mais Luther donnait une autre signification – complémentaire – 
à la promesse. Dans La Captivité babylonienne, il assurait que 
« peut être considéré comme sacrements* tout ce à quoi une 
promesse divine a été adjointe » et comptait parmi eux la prière, la 
Parole et la croix. Toutefois, à la fin de son traité, il ne retenait que 
« deux sacrements dans l’Église de Dieu, le baptême et la cène » 
en ajoutant, toujours dans La Captivité babylonienne, que « c’est la 
foi elle-même qui [confère] toute leur efficacité aux sacrements, ce 
n’est pas l’opération ».

Dans sa traduction de la Bible (cf. Lutherbibel*), Luther avait 
traduit les cinquante-trois occurrences du mot grec épaggelia 
(« promesse ») relevées dans le Nouveau Testament (dont vingt-six 
dans le corpus paulinien) par le substantif Verheissung*, mot 
polysémique en allemand et moins usuel que les mots Versprechen 
ou Zusage. L’emploi du même mot par Wagner (avec la forme 
verbale verheissen) dans Parsifal a donc une signification précise 
que l’on doit rapprocher de l’acception luthérienne.

Wagner utilisait le mot Verheissung, tout d’abord, dans le com-
mentaire du prélude de Parsifal qu’il rédigea à l’intention de 
Louis II en novembre 1880. Le mot revient à trois reprises dans 
cette notule. En premier lieu, pour commenter le deuxième thème 
du prélude (la foi), Wagner écrit « promesse de la rédemption par 
la foi », et ensuite « à la promesse renouvelée, la foi répond ». Il 
s’agit là, très expressément, de la promesse de la justification par 
la foi*, thème central du luthéranisme (voir entrée « Justification 
par la foi »p. 55). Le fait que Wagner parle de « rédemption 
(Erlösung) » et non de « justification (Rechtvertigung) » ne doit 
pas être mal interprété puisque Wagner s’adresse au catholique bien 
informé théologiquement qu’était Louis II, et que « les catholiques 



63

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

13. LA CROIX* DU CHRIST

Depuis l’étude de Walter von Löwenich° (Luthers theologia cru-
cis, 1929), il est convenu de parler d’une « théologie de la croix » 
chez Martin Luther. Cette théologie n’est pas uniquement une 
réflexion sur l’œuvre salutaire réalisée par le Christ, ni une exhorta-
tion à suivre le Christ dans la souffrance, mais essentiellement une 
purification de l’idée que l’humain se fait de Dieu. Dans la plupart 
des religions traditionnelles, et aussi – ce que dénonçait Wagner – 
dans le christianisme du xixe siècle, le fidèle a naturellement l’idée 
d’un Dieu Tout-Puissant, glorieux, dominant le monde, un Dieu 
de terreur exigeant l’obéissance et la soumission du croyant. Or la 
croix détruit cette image car elle présente un Dieu humilié, anéanti, 
subissant les outrages de ses tortionnaires. En parlant de théologie 
de la croix Luther voulait écarter toute théologie qui eut fait l’éco-
nomie de la croix et exposer comment Dieu se révèle par la croix 
de Jésus puisque « Dieu lui-même s’est humilié afin de devenir 
connaissable », brisant ainsi ce que Joseph Moingt° a appelé « le 
bien connu de Dieu » des religions traditionnelles.

Wagner était conscient de l’importance de la croix pour le chré-
tien. Il est même possible de parler d’une dévotion wagnérienne pour 
la croix du Christ. Ainsi, au soir de sa vie, lors de son dernier séjour 
à Venise, il allait visiter l’église de San Rocco pour y « contempler 
longuement la crucifixion » de Sebastiano Ricci. « La seule chose 
qui puisse exercer une influence, disait-il un an avant sa mort, c’est 
le sang du Christ coulant le long du bois de la croix. » Dans la croix, 
Wagner voyait la réalité de l’incarnation* du Christ avec un corps 



64 65

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

ver que nous écrasons sans y faire attention », c’est-à-dire dans ce 
mal « innocent » commis par l’homme indépendamment de toute 
volonté de nuire, et à chaque fois que « nous éprouvons l’immense 
sentiment tragique de l’univers terrestre », il n’est d’autre issue que 
de « fixer nos regards sur le Sauveur crucifié, comme sur notre der-
nier refuge ». L’homme ne peut se libérer de l’immense détresse qui 
l’étreint qu’en contemplant la croix de Jésus qui montre jusqu’où 
« l’amour de Dieu est capable d’aller pour chercher l’homme » 
(Bernard Sesboüé°). Pour Wagner, ainsi qu’il l’écrivait à Hans von 
Wolzogen, « savoir qu’il y eut un Rédempteur qui souffrit pour lui, 
reste le bien suprême pour l’homme ».

humain réel, et non pas « un principe plutôt qu’une personne » 
(Fabrice Malkani). Il s’opposait ainsi tant aux gnostiques* comme 
Marcion pour qui le corps de Jésus était « fantomatique (phan-
tasma) », qu’aux docètes* comme Schopenhauer qui prétendait que 
Jésus-Christ n’avait eu « qu’un simulacre de corps (Scheinleib) ». 
Mais la croix était aussi pour Wagner l’image de « l’humanité souf-
frante », exprimant la solidarité du Christ avec tous les hommes et la 
possibilité d’une régénération qui pourrait se concevoir tel « un sou-
pir né de la plus profonde pitié, comme nous l’avons jadis entendu 
du haut de la croix du Golgotha ». Aujourd’hui le théologien jésuite 
Michel Fédou°, lui aussi, met l’accent sur « le fait que Jésus soit 
mort sur la croix signifie la proximité de Dieu avec l’humanité souf-
frante ». L’insistance de Wagner sur les souffrances du Christ n’était 
pas dictée par un quelconque dolorisme, mais par la conviction que 
Jésus sur la croix était le « reflet (Abbild) » du Père, non pas le Dieu 
« tout-puissant (allmächtiger) », mais le Dieu « tout-souffrant (all-
dulder) » qui fait alliance avec les hommes, pour lequel la croix 
est un « événement dans l’être même de sa Personne » (Reinhard 
Schwarz°). Il voyait dans la croix non pas seulement l’invitation à 
surmonter les épreuves, mais un exposé sur Dieu, une manière de le 
comprendre et de le trouver.

Plus encore, la croix, pour Wagner, ne révèle pas seulement ce 
qu’est Dieu, son « abaissement (Demütigung) » et sa souffrance, 
elle apporte aussi le salut, angoisse de tous les héros wagnériens, 
puisqu’un « être divin sans péché (Sündenlos) se chargea lui-même 
de la somme énorme des péchés de toute cette existence et la racheta 
par sa mort douloureuse ». Mais la croix est également la preuve 
que « la communion avec Jésus fonde l’espérance d’une partici-
pation à la vie nouvelle d’une communion avec Dieu » (Wolfhart 
Pannenberg°). C’est pourquoi Wagner écrivait dans Religion et art, 
à chaque fois que se manifeste le mal radical, que ce soit « dans 
la violence des éléments primordiaux », c’est-à-dire dans ce mal 
qui frappe l’homme en dehors de l’exercice de sa liberté, dans « le 



67

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

14. LE PÉCHÉ ET LA CULPABILITÉ

Le péché et la culpabilité sont parmi les thèmes essentiels de 
la pensée religieuse de Wagner. Ces thèmes sont au centre de 
Parsifal et trouvent leur expression dans plusieurs personnages 
dont Amfortas, qui ne cesse de se lamenter et de se déclarer « seul 
pécheur parmi tous », Kundry qui « de toute éternité attend le 
Sauveur » et Klingsor enfin, accablé d’être « impuissant à tuer en 
lui le péché ». Le thème semble moins compréhensible quand on le 
relie au personnage de Parsifal qui, lui aussi, tant au IIe acte qu’au 
IIIe, se déclare coupable et pécheur. En effet, au IIe acte, juste après le 
baiser de Kundry, le héros confesse un « désir coupable » et implore 
la miséricorde du Seigneur : « Comment, pécheur, puis-je expier 
ma faute ? » Au IIIe acte, après l’exposé de Gurnemanz décrivant 
l’état de décrépitude de la communauté de Montsalvat, Parsifal, 
prenant sur lui la responsabilité de la débâcle, s’accuse de tous les 
péchés : « Et, c’est moi, c’est moi l’auteur de tant de maux ! Ha, 
quel péché, quel sacrilège inique pèse de toute éternité sur ma tête 
insensée ! ». Serait-ce seulement une posture et comment expliquer 
cette auto-accusation ?

Déjà au IIe acte, les manifestations de contrition du héros sem-
blaient excessives, car s’il avait été tenté il n’avait pas succombé. 
Mais, au IIIe acte, on comprend moins encore. Voilà un garçon, 
certes un peu benêt, mais méritant qui restitue la lance sacrée perdue 
par la faute d’un roi imprudent et présomptueux, et qui a affronté 
mille périls pour parvenir jusqu’à Montsalvat sans se servir de cette 
lance. Pourquoi fallait-il qu’il se déclarât coupable et de quoi au 



68 69

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

ne sauve pas seulement les justes, car il n’en existe pas, tous les 
hommes sont pécheurs et en même temps justifiés, pardonnés, 
à la condition que, par la foi, ils en reconnaissent le besoin. S’ils 
manifestent cette confiance dans la promesse divine, il n’est pas 
tenu compte de leurs fautes et Dieu peut exercer sa miséricorde. 
Mais, pour Luther, le pardon n’est jamais définitivement acquis, il 
faut toujours se mettre en état de le recevoir. C’est « un événement 
qui ne devient jamais possession » (Gerhard Ebeling°). Dieu fait 
à l’homme ce cadeau du pardon, mais, comme tout cadeau, il faut 
l’accueillir et, en plus, il faut qu’il soit utile. En se présentant à 
Dieu comme « parfait », n’ayant besoin de rien, le pharisien de la 
parabole ne peut accueillir ce don. Comme le dit admirablement 
Charles Péguy, « les pharisiens ne présentent pas cette entrée à la 
grâce* qu’est essentiellement le péché ». En revanche, le publicain 
de la même parabole, tout comme Parsifal, est déclaré « justifié » 
(Lc 18, 14) parce que le péché – qu’il reconnaît – est comme une 
porte d’entrée à l’amour divin. Plus l’humain progresse dans la 
sainteté, plus il se déclare pécheur pour permettre à Dieu de venir le 
relever, comme l’explique Luther : « Tant que les saints ont toujours 
leur péché sous les yeux, ils sont aussi réputés justes par Dieu. »

On comprend mieux ainsi pourquoi Wagner considérait la perte 
du sens du péché comme la cause principale du déclin des sociétés. 
Mais il ne suffit pas de se déclarer pécheur. En effet, Amfortas, 
Kundry et Klingsor se savent coupables mais restent écrasés par 
la culpabilité. Ils cherchent frénétiquement à s’en affranchir. Par le 
néant et la mort pour Amfortas, l’union sexuelle avec le Sauveur pour 
Kundry, par un surcroît de puissance chez Klingsor. Tous échouent 
(sauf Kundry au IIIe acte), car ils ne parviennent pas à comprendre 
(notamment Amfortas) que le salut* doit être reçu et non conquis. 
Parsifal, « modèle de tous les saints » selon Wagner, y parvient 
parce qu’il ne cherche pas à se prévaloir de ses « mérites » et de ses 
exploits pour prendre la place de Dieu. C’est ainsi qu’il surmonte 
le poids écrasant de la culpabilité pour inviter Dieu à venir habiter 

juste ? Les commentateurs s’en étonnent et cherchent des explica-
tions plus ou moins convaincantes. On nage en pleine confusion et 
l’on aurait tendance à ne pas prendre en compte ces passages et à les 
considérer comme superflus.

Mais les questions du péché et de la culpabilité ont travaillé très 
tôt Wagner depuis son Tannhäuser, où le héros s’exclame : « Hélas, 
le poids de mes péchés m’oppresse, je ne puis les supporter plus 
longtemps », jusqu’à la fin de sa vie et notamment dans ce texte 
fondamental qu’est Religion et art quand, réfléchissant sur la 
« notion de péché », il écrivait :

La reconnaissance de la culpabilité de l’être humain est restée 
une énigme pour les soi-disant esprits libres, qui ne croient 
pouvoir concéder aux Églises le droit de prononcer des péchés, 
alors que c’est précisément cette doctrine de la faute qui explique 
l’effroyable cours de l’histoire.

Pour lui la décadence des sociétés – à laquelle il voulait porter 
remède – avait pour cause la perte du sens du péché dans les 
sociétés modernes. C’est pourquoi on ne saurait prendre à la légère 
la question de la culpabilité de Parsifal qui s’éclaire à la lumière de 
la théologie luthérienne.

Luther, en effet, n’a jamais cessé de souligner la réalité et l’ampleur 
du péché dont l’homme ne saurait connaître la profondeur à moins 
d’être éclairé par Dieu. L’être humain est victime d’une fêlure 
radicale qui est la source de ses actes pécheurs. Il ne faut pas limiter 
le péché aux actes que l’on confesse, mais y voir aussi la corruption 
radicale de l’humain. Pourquoi cette concentration luthérienne sur la 
déchéance de l’homme ? Pour deux raisons principales : la première 
réside dans le fait que l’humain ne saurait se prévaloir de ses 
propres mérites, de sa propre justice devant celle de Dieu à l’instar 
du pharisien de la parabole (Lc 18, 11-12). La seconde trouve son 
explication dans le don absolu de Dieu (la grâce*) que la théologie 
luthérienne traduit par le dogme de la justification par la foi*. Dieu 



70 71

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

15. LA SOUFFRANCE

Ce n’est pas un hasard si le premier héros de Wagner, le Hollandais, 
s’écrie en mettant pied à terre : « Je n’ai eu d’autre compagne que 
la souffrance », car le thème est l’un des plus visibles de son œuvre. 
Or, Wagner lui-même, « forcé d’évacuer sa mélancolie de toutes les 
manières, était tourmenté, vulnérable et souffrant » (Mark Owen-
Lee). Il devait endurer une multitude de maux physiques, mais aussi 
des souffrances morales et psychologiques que lui causait sa sen-
sibilité particulière du fait, notamment, du don des larmes (gratia 
lacrimorum) dans lequel les Pères du désert* virent une forme de 
prière. C’est dire que le thème de la souffrance et de son dépasse-
ment est d’une importance considérable dans son anthropologie* et 
sa pensée religieuse. Wagner admirait un Louis XVI stoïque avant 
son exécution, ou un François d’Assise acceptant toute épreuve pour 
la gloire de Dieu ou par simple obéissance. C’était même un mot 
d’ordre chez lui : « Pas de lamentation sur les souffrances, recon-
naissons en silence et au fond du cœur la puissance de Dieu », ce qui 
ne lui interdisait nullement de se plaindre bien souvent de son sort !

Dans une lettre à Louis II d’avril 1865, Wagner, en évoquant le 
Vendredi saint, parlait du « Dieu des douleurs, de ceux qui souffrent, 
et qui s’inscrit en lettres de flammes dans notre cœur ». Wagner ne 
cherchait pas à expliquer la souffrance pas plus qu’il ne prônait un 
quelconque dolorisme. La souffrance restait pour lui un mal que la 
contemplation du Christ en croix permet de méditer. C’est le Dieu 
« immergé dans les grands fonds douloureux de la compassion » 
qui se révèle sur la croix*, et non celui de la toute-puissance. Ce 

en lui. C’est le sens du baptême administré par Gurnemanz qui le 
« lave de la poussière de sa longue errance » afin d’être « libéré de 
l’effroi et du fardeau du péché ».

Pour Wagner, si le péché permet le don de la grâce, la culpabi-
lité, en revanche, est l’une des charges les plus douloureuses que 
l’humanité doit porter. En effet, « la condition humaine, c’est le 
péché, en tant que culpabilité ; elle ne peut être redressée que par 
le pardon divin » (Carl Braaten°). S’en délivrer, en Christ, est donc 
une condition essentielle du bonheur, contrairement à ce qu’on lit 
dans les Apophtegmes des Pères* où la componction* était pré-
sentée comme source de béatitude*. À l’inverse, Thomas d’Aquin 
condamnait comme « vicieux » ceux qui ajoutaient « des poids 
sur les autres » et considérait qu’« on n’est pas bon ni vertueux si 
l’on ne trouve pas sa joie à agir » (in Commentaire de l’Éthique à 
Nicomaque). Afin de conduire à cette joie il n’est, pour le composi-
teur de Parsifal, qu’un seul chemin : mettre sa confiance (foi) dans 
le Dieu qui « par un sacrifice d’amour prit l’homme en pitié et souf-
frit pour lui » puisqu’« en Christ, Dieu porte toute la culpabilité du 
péché » (Carl Braaten°).



72 73

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

de connaître l’importance du monde », à l’instar de Parsifal qui, à 
la suite du baiser de Kundry, « complètement transporté dans l’âme 
d’Amfortas, ressent ses immenses souffrances ». La souffrance est 
donc, pour Wagner, un chemin qui conduit à l’unité des êtres, elle 
permet ainsi de « purifier l’égoïsme » pour parvenir « à une féli-
cité profonde, intime ». Dans le même esprit, Walter Kasper° écrit 
aujourd’hui que la souffrance est le lieu « où la grandeur et la misère 
se rejoignent et où l’homme en apprenant sa contingence, son ins-
tabilité et sa caducité, prend en même temps conscience de sa des-
tinée absolue ». L’anthropologie* wagnérienne comprend l’homme 
en lien avec un Dieu qui s’intéresse à lui, qui a voulu souffrir pour 
lui. Sa méditation fondamentale est celle qui porte sur l’humanité de 
Dieu et la souffrance des humains. Et il concluait : « Reconnaissons, 
avec le Sauveur dans le cœur, que ce ne sont pas leurs actes, mais 
leurs souffrances qui nous rapprochent des hommes. »

Dieu attesté par la croix ne remédie pas à toutes les déficiences de 
la nature, pas plus qu’il ne guérit toutes les blessures de l’homme, 
mais il n’est pas indifférent au monde et sa présence est de l’ordre 
d’une vie partagée. Dieu, écrivait-il à Louis II, « s’empare (ergreift) 
de nous », « Dieu est en nous et le monde est transcendé. Dieu dans 
notre cœur. » Par son inhabitation dans l’homme, Dieu n’a en rien 
voulu se soustraire à ce qui fait la dure condition humaine. Il est 
donc possible de dire que Wagner annonçait ici la théologie d’un 
Jürgen Moltmann° pour qui le Dieu trinitaire n’est autre que le Dieu 
habité par l’histoire et la souffrance.

Mais si la souffrance est un mystère, peut-on dire pour autant 
qu’elle est utile à l’homme ? Wagner était-il marqué par les théolo-
gies chrétiennes traditionnelles, illustrées par les ouvrages de l’Ars 
moriendi (xve siècle), qui s’imposèrent jusqu’à la fin du xixe siècle 
et qui, abusivement, faisait de la souffrance un châtiment, une 
« expiation »* supplémentaire qui s’ajoutait à la croix du Christ ? 
Quand Wagner faisait remarquer dans le Journal de Cosima que 
« toute vertu est négative, en dehors de la compassion, car c’est la 
souffrance qui est positive », adhérait-il à cette théologie et que vou-
lait-il exprimer ainsi ?

Cette affirmation wagnérienne se comprend à la lecture d’Hé-
roïsme et christianisme où il écrivait qu’il y a « une unité du 
genre humain qui se résume dans la faculté de souffrir en toute 
conscience ». Pour Wagner, si la souffrance est « positive », ce n’est 
pas en elle-même, mais parce qu’elle permet un débordement de 
l’être pour se donner aux autres tout comme Dieu « accueille en Lui 
par compassion la souffrance des autres » (Maxime le Confesseur). 
En d’autres termes, la souffrance ne fait pas sens en elle-même, mais 
elle peut donner sens à la vie et dans les relations interpersonnelles, 
comme le soulignait Paul : « Si un membre [du Christ] souffre, tous 
les membres partagent sa souffrance » (1 Co 12, 26). C’est pourquoi 
les saints, ces seules natures héroïques selon Wagner, peuvent y par-
venir car ils ont « une conscience forte de la souffrance qui permet 



75

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

16. L’ENCHANTEMENT DU VENDREDI SAINT

Après son baptême par Gurnemanz et après avoir lui-même 
baptisé Kundry, Parsifal regarde la nature pour constater à quel 
point elle lui paraît belle en ce jour, et Gurnemanz de répondre : 
« C’est l’enchantement du Vendredi saint », en l’expliquant dans 
une tirade où il expose la réjouissance de toutes les créatures. Dans 
une lettre à Louis II d’avril 1865, peu de temps avant de lui envoyer 
le synopsis de Parsifal, Wagner s’était déjà exprimé au sujet du 
Vendredi saint qu’il considérait comme le « jour le plus chargé de 
sens qui soit au monde ». C’est, en effet, de théologie constante chez 
les luthériens pour qui ce jour et « la croix du Christ sont pour le 
croyant l’expression de l’amour de Dieu » (Marc Lienhard°). C’est 
aussi pourquoi le Vendredi saint prit une grande importance dans la 
vie des Églises luthériennes.

Dans cet extrait, Wagner mettait la croix au centre du passage 
avant de renvoyer vers l’homme qui préserve la création. Pour 
Wagner, la croix* n’est pas seulement le lieu du rachat et du salut* 
de l’homme, elle révèle aussi ce qu’est Dieu, sa miséricorde pour 
l’homme, son amour absolu allant jusqu’au total dépouillement de 
lui-même, car la croix est un « sacrifice d’amour de Dieu (Gottes 
Liebesoper) ». Grâce au sacrifice du Christ, ce n’est pas seulement 
l’homme qui est racheté, mais c’est aussi le monde naturel et maté-
riel qui est associé à la future glorification du corps de l’homme en 
Christ puisque, désormais, l’homme « prend soin des brins d’herbe 
et des fleurs des prés », car il a plu à Dieu « de tout réconcilier par 
lui et pour lui et sur la terre et dans les cieux » (Col 1, 20). Il est donc 



76

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

logique que la création « se réjouisse », même si elle ne peut voir le 
Sauveur en croix, puisque les larmes de repentir de l’homme pécheur 
la font reverdir et que ce dernier l’épargne avec « une bienveillance 
pieuse ». Désormais, l’homme protège la création afin qu’elle soit 
lavée des conséquences du péché. Il est donc légitime de dire qu’ici 
Wagner était prophétique, car les Églises de son temps étaient loin 
d’enseigner un tel respect de la création. Il faudra attendre bien des 
années pour qu’une telle exigence se fasse jour dans l’enseignement 
ecclésial.

Mais « L’enchantement du Vendredi saint » est aussi une 
exposition par l’artiste du thème de la justification par la foi*. 
En effet, de la même façon que Dieu rachète l’homme par pure 
grâce*, ce dernier est engagé à agir et cette action n’est pas la 
condition du salut, elle en est la conséquence. Ce ne sont pas les 
œuvres humaines qui suscitent le salut de Dieu, c’est au contraire la 
miséricorde de Dieu qui, par la foi*, provoque celle des hommes. 
Tout « comme Dieu, dans sa divine miséricorde souffrit pour lui », 
explique Wagner, « l’homme désormais prend soin de la création » 
afin qu’elle acquière son « jour d’innocence ». Ce mouvement est 
conforme au dogme de la justification par la foi ainsi défini par 
Luther : « Dès que le Christ habite en nous par la foi, il nous incite 
aux œuvres. Ainsi les œuvres de miséricorde de l’homme sont-elles 
provoquées par celles au moyen desquelles Dieu nous a sauvés » (In 
Dispute de Heidelberg).



78 79

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

17. SCHOPENHAUER

Contrairement à ce qu’il écrivit dans ses mémoires (Mein Leben), 
il semble que le premier contact de Wagner avec la philosophie 
d’Arthur Schopenhauer (1788-1860) date de l’automne 1852, par 
l’intermédiaire du poète Georg Herwegh. Par la suite, à partir d’oc-
tobre 1854, Wagner se mit à la découverte approfondie du maître-ou-
vrage de Schopenhauer Le Monde comme volonté et représentation, 
dont l’étude fut pour lui de la plus grande importance. Alors que 
Wagner avait vainement tenté de lire Hegel et Schelling, et même 
certains ouvrages de Feuerbach, Schopenhauer lui permit « de com-
prendre le véritable sens de la philosophie », et son influence fut 
« décisive pour la vie entière ».

Schopenhauer accordait une priorité absolue au sujet connais-
sant. Il l’exprima ainsi dans cette formule célèbre : « Toutes nos 
représentations sont des objets du sujet, et les objets du sujet sont 
nos représentations. » Mais ces représentations passent par les 
médiations que sont tout particulièrement celles du temps et de l’es-
pace qui sont la marque de l’individualisation et de la souffrance. 
La connaissance ne nous permet pas de savoir d’où vient le monde, 
ni pourquoi il est, elle ne répond qu’à la question de l’objet. Cet 
objet, saisi dans l’expérience du moi, est la volonté (die Wille). Cette 
volonté est « le nom symbolique donné à la capacité de produire des 
effets, c’est-à-dire l’essence même de la vie » (Édouard Sans). Elle 
est donc présente, inconsciente, dans toutes les manifestations de 
l’existence mais il faut qu’intervienne le mode de la représentation 
(die Vorstellung) pour qu’elle advienne à la conscience. Au plus bas 

Enfin, « l’enchantement du Vendredi saint » offre la vision d’un 
accomplissement de la création annoncée par la croix du Christ. 
Cette vision s’ordonne dans la succession de trois étapes. Au centre, 
la croix du Christ sauveur qui libère les hommes du poids du péché, 
ensuite les hommes rachetés qui contemplent le sacrifice d’amour 
de Dieu et, par la confiance (foi) qu’ils mettent en Dieu, en sont 
transformés et, enfin, la création qui voit l’homme « prendre soin 
d’elle avec une bienveillance pieuse ». Ce mouvement, qui inscrit 
comme horizon la totalité du monde créé, est proprement paulinien 
et s’inspire de 1 Co 15, 23-24 sur l’accomplissement de la création et 
la réconciliation universelle en Christ : « En premier lieu, le Christ, 
écrit Paul, ensuite ceux qui lui appartiennent, alors tout sera achevé, 
quand le Christ remettra le Règne à Dieu son Père. »

Loin d’être un « culte païen que traverse le souffle du grand 
Pan » (Marcel Beaufils), cette page, l’une des plus belles de Wagner, 
conjugue le souffle lyrique avec la profondeur de la pensée théolo-
gique. Aujourd’hui, Jürgen Moltmann° souligne que les violences 
infligées à la terre portent atteinte à Dieu lui-même, car « le Christ 
ressuscité n’est pas seulement présent dans l’Esprit de la foi, il est 
également à l’œuvre au cœur de la création, dans la nature sacri-
fiée ». Dans l’enchantement du Vendredi saint, Wagner a illustré 
non seulement sa compréhension de la théologie luthérienne, mais 
aussi son esprit prophétique par le souci qu’il a manifesté à toute 
la création objet de la compassion divine. Il a enfin illustré artis-
tiquement ce qu’il entendait du rôle de la musique « langage nou-
veau capable d’exprimer l’infini avec une certitude indiscutable », 
Religion et art (1880).



80 81

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

considérait encore comme « l’unique grand esprit », il s’éloignait 
de lui, avec élégance, certes, mais non sans détermination.

Comment Wagner parvint-il à s’éloigner de Schopenhauer tout 
en gardant son vocabulaire et en lui rendant hommage ? Déjà, quand 
il prit connaissance de cette philosophie, Wagner achoppa sur la 
conception schopenhauerienne de l’amour sexuel, principale source 
d’illusion due à la volonté, et il trouvait « la possibilité dans l’amour 
de s’élever au-dessus de l’instinct de la volonté individuelle, ce que 
Schopenhauer semblait à peine connaître ». En ce sens, Tristan et 
Isolde est loin d’être un drame schopenhauerien puisque dans la 
passion des deux amants « les barrières individuelles se trouvent 
supprimées, et au lieu de la négation schopenhauerienne du vou-
loir-vivre, nous assistons à l’affirmation exaltée d’un amour qui, se 
libérant des entraves de l’individualisation, accède à la plénitude » 
(Édouard Sans). Plus tard, dans Beethoven (1870), Wagner intro-
duisit la distinction fondamentale entre la volonté individuelle et 
la volonté universelle. La volonté individuelle est déchue, soumise 
aux lois de l’objectivisation et des catégories que sont la quantité, 
la qualité, la modalité et la relation. Elle est essentiellement égoïste 
et tend partout à augmenter sa puissance, c’est pourquoi elle doit 
être niée. Or, nier la volonté, écrivait-il, c’est « nier une négation, 
c’est-à-dire ce que nous appelons une affirmation ». Ce n’est donc 
pas en « affaiblissant la volonté, mais en l’exaltant que l’homme 
peut arriver à la négation de la volonté ». L’individu, par un effort de 
volonté, apprend à concevoir l’identité de tous les êtres et à prendre 
conscience que cette volonté individuelle est un obstacle à sa propre 
réalisation. Il parvient à la contemplation pure pour s’éveiller à la 
volonté universelle qui rompt le carcan de l’individualisation. C’est 
ce que Wagner a tenté d’illustrer avec le personnage de Parsifal 
qui, abdiquant son vouloir propre et niant la volonté individuelle, 
ne s’abîme pas dans le nirvāna bouddhiste, mais par cet effort 
de volonté se tourne vers les autres pour les faire participer à la 
joie et au salut universels. Tout en gardant le cadre conceptuel de 

niveau du phénomène il s’agit d’une poussée aveugle, animale, par 
exemple l’instinct sexuel. Alors que la volonté pousse instinctive-
ment à la vie, la représentation nous fait reconnaître en ce monde 
une suite de souffrances et de désillusions. Il faut donc soit accepter 
la volonté et la souffrance, soit la nier, sinon la vie de tout individu 
n’est qu’un va-et-vient entre ennui, désir et souffrance, car vouloir 
c’est vivre et vivre c’est souffrir. Schopenhauer rejoignait ainsi l’en-
seignement du Sermon de Bénarès où le Bouddha avait exposé les 
« Quatre nobles vérités » et notamment celles qui prétendent que 
tout est insatisfaction ou douleur (duḥkha) et que la cessation (niro-
dha) des causes de la souffrance conduit à l’extinction (nirvāna). 
L’histoire est donc une duperie sans contenu et sans but.

Jusqu’à la fin de son existence, Wagner s’est déclaré fidèle à 
la pensée de Schopenhauer. Il le reconnut jusque dans l’un de 
ses derniers écrits : À quoi sert cette connaissance ? (1880), où il 
précisait que « le couronnement de toute connaissance serait tiré de 
l’éthique de Schopenhauer ». Cette adhésion n’était qu’apparence 
puisqu’un peu plus loin dans le texte il écrivait, en caractères gras :

Nous reconnaissons la cause de la dégénération de l’huma-
nité historique (souligné par nous), ainsi que la nécessité de sa 
régénération, nous croyons à la possibilité (souligné par nous) de 
cette régénération et nous nous dévouons à la réaliser de toute 
façon.

Tout ce qui faisait le système de Schopenhauer était ici mis en 
cause. La décadence n’était pas inéluctable, alors que, selon le phi-
losophe, toute l’histoire n’était que déchéance. La régénération était 
possible, alors que pour Schopenhauer tout changement n’avait 
pour seul effet que de revenir à l’état initial la souffrance en plus. 
Pour Wagner, « la conception pessimiste du monde ne lui paraissait 
justifiée qu’à la condition de l’appliquer à l’homme historique ». 
Si Wagner employait toujours les mots de Schopenhauer, s’il le 



82 83

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

18. L’AGIR HUMAIN

Wagner distinguait trois chemins pour mener à la volonté 
universelle : la création artistique, l’amour humain et, ce qui nous 
intéresse ici, la solidarité humaine qui exige un agir. Pour le 
compositeur de Parsifal, il ne saurait être seulement question de 
s’abstenir de faire le mal, car il faut aussi travailler à la régénération 
du monde, y apporter paix, charité, attention et guérison. La 
condition humaine réclame une action positive dans ce monde. 
L’élan vers la vie, la générosité, l’altérité, Wagner a voulu l’illustrer 
avec ses personnages. Retenons-en trois qui se situent à des périodes 
marquantes de sa vie : Tannhäuser (Dresde), Hans Sachs (l’errance) 
et Parsifal (Bayreuth).

Après avoir séjourné longtemps au Venusberg, loin du monde et 
de ses bruits, Tannhäuser veut changer de vie. Il ne quitte pas Vénus 
par satiété ou dégoût, il ne cessera, au contraire, de chanter ses 
louanges et de lui garder une inébranlable fidélité. Pour convaincre 
la déesse de son départ il évoque successivement la nature dont il 
se languit et son besoin de changement avant de donner la raison 
fondamentale : « J’aspire à la liberté, les luttes, les combats je veux 
les affronter ». Tannhäuser a conscience que sa vocation d’homme 
n’est pas de se tenir à l’écart du monde, mais de l’affronter et d’y 
livrer combat. Il sait que le monde qu’il va rejoindre est artificiel, 
hypocrite, égoïste et, pour cette raison, s’est placé sous la protection 
de Marie, la mère de Jésus. Tannhäuser échoue certes dans son 
projet, mais ne regrette pas sa tentative, ni ne se reproche d’avoir 
honoré Vénus au grand effroi de l’assistance. Ce dont il s’accuse, 

Schopenhauer, Wagner avait donc refusé le pessimisme métaphy-
sique du maître de Francfort en affirmant que la vie pouvait être 
valorisée et être pleinement vécue. Et Wagner d’ajouter que :

Nous pressentons, nous sentons même et nous voyons que ce 
monde de la volonté (individuelle) qui nous semble inéluctable, 
n’est qu’un état transitoire [souligné par nous] qui s’évanouit 
devant ce seul mot : « je sais que mon Sauveur vit » in Religion 
et art (1880).



84 85

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

désormais offert à la vénération de tous. La confrérie du Graal était 
tombée au rang d’une secte, Parsifal la transforme en Église.

La question de l’agir a taraudé Wagner jusqu’à la fin de sa vie. 
Réagissant à une question de Cosima qui lui demandait ce qu’il 
aurait répondu à Ponce Pilate « demandant [à Jésus] : “Qu’est-ce 
que la vérité ?” » (Jn 18, 38), il rétorquait : « Rien, la vérité n’est pas 
de parler, mais d’agir » en ajoutant : « Parler de la compassion est 
folie, la seule chose qui compte est de la pratiquer ». Si aujourd’hui, 
on estime qu’il était souvent dur, voire retors avec ses semblables et 
même, selon l’expression de Mark Owen-Lee, « jugé infâme » par 
certains, ceux qui, en son temps, eurent l’occasion de l’approcher 
de près, le trouvèrent « d’une grande richesse de cœur » alliée à une 
« bonté foncière et une élévation intellectuelle et morale » (Gabriel 
Monod) ou le jugèrent « aussi grand comme homme que comme 
artiste » (Hermann Levi). À la vérité, quand Wagner reconnaissait 
qu’« il éprouvait le besoin de heurter, de blesser quand il était mal 
à l’aise », il manifestait surtout ce que Gabriel Monod a qualifié de 
« fond allemand d’intraitable franchise (Rücksichlosigkeit) ».

Si « le sacrifice de soi qu’il avait consenti à son art l’autorisait 
à lui sacrifier aussi les autres » (Étienne Gilson), Wagner avait une 
réelle attention aux petites gens. Tout au long du Journal on le voit 
s’inquiéter des pauvres et des mendiants qui croisaient son chemin. 
Ainsi, à Venise, il se reprochait de ne pas avoir « aidé de manière 
active » les personnes nécessiteuses rencontrées sur son chemin et, 
à la cathédrale Saint-Marc, admirait une indigente « simplement 
à genoux, fondue dans l’extase ». À Palerme, il prenait plaisir « à 
écouter un joueur de cornemuse qui jouait tout seul sous la pluie », 
ou « adressait la parole à un mendiant en l’appelant Paganini ». 
À Bayreuth, la mort d’un enfant lui faisait dire : « Non, pas cela, 
je préférerais rendre mon tablier au bon Dieu, comme Luther. » 
Quelques années plus tôt, il envisageait « une tournée au bénéfice 
des ouvriers licenciés » sur lesquels l’armée avait ouvert le feu et 
convenait que « le premier devoir était d’aider ces pauvres gens ». 

c’est d’avoir blessé Elisabeth et non d’avoir célébré l’amour 
sensuel. C’est pour elle qu’il part en pèlerinage « pour sécher les 
larmes qu’Elisabeth sur mes péchés avait versées ». Tout le parcours 
de Tannhäuser s’explique par son désir d’aller vers l’autre dans une 
action profitable à autrui.

C’est dans une tout autre atmosphère que se déroule l’action des 
Maîtres chanteurs de Nuremberg avec la belle figure de Hans Sachs 
qui renonce à l’amour d’Éva pour le plus jeune et plus fringant 
Walter. Pourquoi ce renoncement ? Nous en avons l’explication au 
IIIe acte quand, au petit matin, Sachs sort de sa rêverie nocturne et 
entame son célèbre monologue « Wahn ! Wahn ! Überall Wahn ! ». 
Chez Wagner, le concept de Wahn désigne le moyen employé par 
la nature pour faire œuvrer à son profit non seulement l’individu, 
mais également la société. L’idée de Sachs, c’est que cette illusion 
collective qu’est le Wahn doit être guidée, canalisée, par une personne 
sans enjeux personnels. Parvenu à la sagesse par son renoncement, 
Sachs fait taire en lui la volonté individuelle, sacrifie un bonheur 
domestique à portée de main pour permettre à un jeune couple de 
vivre selon son inclination. Il n’appelle pas à l’anéantissement ou à la 
mort, mais cherche seulement à promouvoir la volonté universelle, 
à œuvrer pour le bien commun sans trop se faire d’illusions sur la 
médiocrité humaine.

Parsifal, enfin, est la figure du saint ainsi que Wagner se l’ima-
ginait. Enfant retranché du monde, castré par sa mère, Parsifal n’a 
pas d’identité, pas de vie, aucune relation humaine ou sociale, aucun 
avenir. Pour devenir ce saint voulu par Wagner, Parsifal parvient 
à franchir plusieurs étapes initiatrices : prise de conscience du mal 
commis à l’encontre de la vie animale, participation aux souffrances 
d’autrui et discernement de la mission pour une compassion agis-
sante. Cette compassion agissante, Parsifal l’exerce au profit de 
Kundry, délivrée de son enfermement, et de la communauté de 
Montsalvat, restaurée dans ses fonctions et ouverte sur l’universel. 
Jusqu’à présent réservé au seul bénéfice du roi Titurel, le Graal est 



86 87

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

19. BOUDDHISME

C’est la lecture de Schopenhauer qui fit connaître à Wagner l’im-
portance des religions extrême-orientales. Par la suite, Wagner lut 
les Légendes indiennes d’Adolf Holtzmann, l’Introduction à l’his-
toire du buddhisme (sic) indien d’Eugène Burnouf et le livre de 
Carl Friedrich Köppen sur la religion du Bouddha. Beaucoup plus 
tard, à une époque (fin 1882) où cette lecture ne pouvait influencer 
ni ses derniers écrits ni Parsifal, Wagner lut le maître-livre d’Her-
mann Oldenberg sur Bouddha. Autant dire que son information était 
complète pour l’époque. De sa lecture de Burnouf, Wagner trouva 
matière à un poème dramatique qu’il intitula Les Vainqueurs (Die 
Sieger) et dont il rédigea l’esquisse en mai 1856. À première vue, 
ce texte semble être fidèle à l’histoire racontée par Burnouf, mais 
Wagner en transforma sensiblement la trame et introduisit à deux 
reprises le thème de la rédemption (Erlösung) concept qui n’appar-
tient pas au bouddhisme. L’esquisse des Vainqueurs resta en l’état 
et Wagner l’évoqua de temps à autre, mais sans grande conviction.

Wagner s’intéressa fortement au bouddhisme quand il le décou-
vrit dans les années 1850. Puis la question s’effaça un peu de sa 
pensée. Il y revenait de temps à autre en manifestant toujours une 
réelle admiration. En revanche, le bouddhisme occupa son esprit et 
ses lectures à la fin de sa vie. Il en parla abondamment dans Religion 
et art (1880), où il mettait en parallèle Bouddha et Jésus, le premier 
étant un sage, mais le second un Dieu, pour y revenir dans Héroïsme 
et christianisme (1881) où il reconnut au bouddhisme « une géné-
reuse agitation en faveur du genre humain ». Mais « chassé des 

Wagner ne se contentait pas de donner de l’argent aux mendiants, 
histoire de se débarrasser de solliciteurs importuns, il s’intéressait 
à eux, compatissait, discutait afin de discerner la décision à 
prendre la plus adéquate. La vie et l’action humaine, explique le 
jésuite Alain Thomasset°, sont comme des « textes qui s’offrent à 
l’interprétation », et l’on n’accède pas à l’universel de façon directe, 
mais à travers un peuple et une histoire concrète puisque « Dieu se 
révèle dans l’incognito des rencontres humaines ». Il nous semble 
que Wagner, avec les pauvres, était conscient de cette exigence.



88 89

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

et de la culpabilité qui pèsent sur elle. Sur le deuxième argument 
– la compassion universelle –, il faut noter qu’elle appartient au 
bien propre tout autant du bouddhisme que du christianisme avec 
cette nuance décisive que la compassion bouddhiste (karuņā), « très 
différente de la charité, n’est qu’une attitude provisoire, moyen au 
service de la délivrance » (Yves de Montcheuil°), et non une fin 
en soi comme dans le christianisme. « Dans le bouddhisme, on ne 
peut aimer en soi-même un “moi” qu’il s’agit de détruire : com-
ment, dès lors, aimerait-on vraiment le “moi” d’autrui ? » (Henri de 
Lubac°) puisque « la souffrance ou la douleur deviennent un phéno-
mène sans lien avec le sujet souffrant » (Jacques Scheuer°). Enfin, 
sur le rejet du désir, source de la souffrance, le bouddhisme consi-
dère le monde comme « une maison en flammes dont il faut sortir 
au plus tôt » (Bernard Faure). Ce n’est pas ce qu’on peut lire dans 
Parsifal puisque Wagner propose un travail sur la réalité du monde 
qui doit faire l’objet d’une régénération. Ce n’est pas à la fuite et au 
néant qu’appelle le héros à la fin du drame, mais à la poursuite de 
la tâche du Graal désormais ouvert à la multitude, au service « des 
plus hautes œuvres du salut », de la justice et du soin apporté aux 
opprimés.

Mais il y a plus. Dans Parsifal, c’est Dieu qui choisit le héros 
pour l’exercice « des œuvres du salut ». C’est ce qui ressort de la 
promesse faite à Amfortas : « Instruit par la pitié, attends celui que 
J’ai choisi. » Celui qui a été choisi par Dieu (1 Th 1, 4), lequel 
manifeste son amour pour les hommes et son intention de les sauver, 
c’est Parsifal, le « sot au cœur pur » de la promesse. Le héros ne 
saurait s’autoproclamer puisque tout vient de Dieu. C’est le critère 
déterminant qui « fait de Parsifal un drame fondamentalement 
non bouddhiste » selon Hans Küng°. Il y a, en effet, une différence 
fondamentale entre le christianisme et le bouddhisme qui tient 
à leurs systèmes de salut respectifs. Dans le christianisme, le 
salut* est reçu de Dieu, dans le bouddhisme, il n’y a pas de salut 
à proprement parler, car l’homme est livré à lui-même et lui seul 

terres qui l’avaient vu naître », il ajoutait que le bouddhisme, en 
se réfugiant en Chine, était devenu « une religion superstitieuse et 
engourdie ». Enfin, à la suite de sa lecture d’Oldenberg, il saluait 
l’absence d’organisation ecclésiale dans le bouddhisme, tout en 
constatant que « cette organisation si heureusement défectueuse » 
avait conduit à sa ruine en Inde. Peut-on dire, alors, que Wagner 
aurait tenté avec Parsifal une synthèse entre le christianisme et le 
bouddhisme ? Cette idée n’est pas neuve puisqu’en 1907 elle était 
déjà défendue par Otto Schmiedel. Elle est fréquemment reprise 
aujourd’hui, notamment par Danielle Buschinger, à partir de trois 
arguments principaux : « la renaissance, la métempsychose, ou “loi 
de transmigration”, dont la cause est le désir », la « compassion 
universelle avec tout être vivant », et enfin « l’abandon complet, le 
rejet absolu, l’expulsion de ce désir, afin de supprimer la douleur et 
le malheur ».

Sur le premier argument, notons tout d’abord que la métempsy-
chose* (où la même âme peut, successivement, animer plusieurs 
corps) relève de la métaphysique grecque et du gnosticisme*, et n’a 
rien à voir avec le cycle des renaissances (saṃsāra) du bouddhisme. 
En effet, le bouddhisme est réfractaire à la notion (occidentale) de per-
sonne*, on est en présence d’« une doctrine du “non-soi” » (Edward 
Schillebeeckx°). En effet, les textes bouddhistes « décrivent les 
cinq agrégats (skandha) qui se combinent pour former un individu 
(pudgala) confectionné (saṃskṛta) » (Paul Magnin). Ces agrégats, 
« tous transitoires par nature » (Paul Magnin) s’articulent différem-
ment au fur et à mesure des réincarnations. Le réel n’est donc qu’un 
ensemble passager d’agrégats dont il faut se détacher. En revanche, 
Kundry, l’héroïne féminine de Parsifal souvent présentée comme 
l’exemple des réincarnations successives, reste la même personne, 
c’est-à-dire un je que récuse le bouddhisme, qu’elle soit Hérodias, 
Gundryggia ou « tant d’autres femmes ». En fait, Kundry est l’ar-
chétype de la condition humaine, l’humanité pécheresse en quête 
du salut. C’est pourquoi elle ne meurt pas à cause de la malédiction 



90 91

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

20. NIETZSCHE

« Si Wagner était chrétien, alors Liszt était sans doute Père de 
l’Église* ! Pareils pitres (Hanswursten) n’ont strictement rien à 
voir avec la soif de rédemption, qui résume toutes les aspirations 
chrétiennes » persiflait Friedrich Nietzsche dans son Cas Wagner 
(1888). Qualifiées par leur auteur de « petite facétie » ou de « farce 
joyeuse », les accusations lancées dans le pamphlet ont pourtant 
été largement reprises depuis. Wagner serait un faux chrétien, voire 
« un anti-chrétien » (Robert Gutman) qui aurait joué le rôle que lui 
dictaient ses intérêts et sa volonté de réinsertion dans la société alle-
mande. Le wagnérisme serait « une forme de culte plus dangereux 
encore que la religion » et Nietzsche aurait été « le premier à avoir 
catégoriquement condamné le wagnérisme par sa relation douteuse 
qu’il entretiendrait avec le fait religieux » (Timothée Picard). Si bon 
nombre de commentateurs jugent Wagner athée, affabulateur reli-
gieux, promoteur d’une « religion de pacotille » (Timothée Picard), 
c’est, pour une bonne part, à Nietzsche qu’on le doit. Décrypter le 
discours de l’auteur de l’Antéchrist est donc nécessaire pour vérifier 
la pertinence de la thèse du christianisme wagnérien.

À la vérité, l’examen se révèle embrouillé, car Nietzsche s’est 
employé à entremêler toutes les cartes. Les reproches qu’il adressa 
à Wagner furent multiples et presque toujours contradictoires. Ainsi, 
l’accusation de s’être « abaissé à l’antisémitisme » lancée contre 
Wagner ne saurait tenir, car Nietzsche, lui aussi, fut loin d’être 
indemne de cette faute. Jusqu’à l’extrême fin de sa vie, il tint dans ses 
carnets des propos où l’on relève tous les stéréotypes wagnériens : 

peut briser le cycle des renaissances « en se défaisant de tout désir 
d’existence » (Paul Magnin). Dans le bouddhisme, il n’y a pas de 
Sauveur, l’individu est maître de son destin.

Il faut enfin préciser que le bouddhisme n’attend aucun monde 
nouveau et meilleur après la fin du cycle des renaissances puisqu’il 
s’agit d’atteindre « l’extinction (nirvāņa) qui échappe à tout 
discours » (Paul Magnin). Au contraire, dans Parsifal, Amfortas 
exprime l’attente chrétienne d’une vie au-delà de la mort quand il 
évoque son défunt père Titurel qui, « maintenant dans la splendeur 
divine, contemple le Sauveur ». La mort a donc un sens, qui n’est 
pas une extinction, mais la capacité d’entrer dans la vie et la gloire 
de Dieu.

Parsifal n’est donc pas un drame bouddhiste, ni une œuvre 
de synthèse entre deux religions. Il n’y a chez Wagner aucune 
volonté de concilier bouddhisme et christianisme. Il avait certes 
une réelle admiration pour la religion du Bouddha, mais il marquait 
les différences de fond qu’il y a entre elles. Si l’on veut trouver 
chez Wagner des traits qui semblent résonner avec la doctrine du 
Bouddha, c’est en raison de ces « ressemblances frappantes avec 
le christianisme » (Guillaume Cuchet) qui avaient tant frappé les 
contemporains quand ils avaient découvert le bouddhisme dans la 
première moitié du xixe siècle.



92 93

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

enthousiasme avait suivi dans sa jeunesse les traces de Feuerbach », 
et un autre Wagner qui avait trahi ces idéaux et « prêché le retour 
en arrière, la haine de la vie l’ayant emporté chez lui ». Dans la pre-
mière explication, c’était Nietzsche qui s’était trompé sur Wagner, 
c’est lui qui avait commis ce « malentendu » et ce n’était guère 
glorieux pour lui. Dans la seconde, c’était le compositeur qui avait 
effectué, avec Parsifal, « une apostasie, une volte-face, ce retour 
à des idéaux chrétiens, morbides et obscurantistes ». Mais le plus 
inconséquent des deux, n’était-ce pas plutôt ce « pauvre Nietzsche, 
rongé par la jalousie de Wagner, dans sa maladie de détruire tout ce 
qu’il avait adoré » (Romain Rolland) ?

Il est possible que Nietzsche ait été blessé dans « son amour-
propre, parce que Wagner, au milieu de l’agitation [du festival 
de 1876], n’avait pas montré à son plus éminent disciple tous les 
égards et toute l’attention que celui-ci attendait » (Gabriel Monod). 
C’est que, selon un témoin présent lui aussi au festival de 1876, 
Nietzsche « disparaissait comme tout le monde dans l’apothéose du 
maître. […] Quand nous partîmes ensemble, aucune critique ne lui 
échappa, mais il avait la tristesse résignée d’un vaincu » (Édouard 
Schuré). Six années plus tard, pour la création de Parsifal, il n’en 
était pas encore guéri et, voulant « fixer clairement “l’étiquette” en 
ce qui [le] concern‌[ait] », confiait à sa sœur qu’il attendait encore de 
Wagner qu’il l’« invit‌[ât] personnellement et le trait‌[ât] comme le 
plus vénéré des hôtes ». Peut-être aussi Cosima Wagner avait-elle 
vu juste quand elle notait que Nietzsche luttait « contre l’impression 
écrasante que produisait sur lui la personnalité de Wagner ». D’où, 
pour exister, ces contradictions incessantes et ces attaques multiples 
et obsédantes à l’encontre d’un maître « qu’il a aimé plus qu’un 
autre » (Malwida von Meysenbug). C’est pourquoi « une version 
plus sincère » (Georges Liébert) de ce qu’il pensait de Parsifal, 
qui « contredit tout ce qu’[il] raconte d’habitude sur Wagner et 
le christianisme » (René Girard), sortit de sa plume, comme par 
effraction, du mur de protection qu’il avait édifié. Dans un fragment 

servilité des Juifs, sens de l’argent, théâtralité, parasitisme, mes-
quinerie, absence de conviction, utilitarisme, idolâtrie de la puis-
sance. En réalité, il n’est guère de traits antisémites wagnériens qui 
manquent à la palette nietzschéenne. Certes, Nietzsche, vers la fin de 
sa vie, aimait rompre des lances avec les antisémites et leur trouver 
des « manières par trop plébéiennes », mais c’était surtout depuis 
que « l’un d’eux [Bernhard Förster] lui avait pris sa sœur » (Jean-
Marie Paul). Par ailleurs, la dénonciation du nihilisme de Wagner, 
sa personnalité « décadente » pour s’être « effondré, impuissant, 
brisé au pied de la croix chrétienne », n’a guère de sens s’il voulait 
également plaider l’hypocrisie chrétienne de Wagner. Entre « l’ef-
fondrement » et « l’hypocrisie » il fallait choisir. L’accuser de « prê-
cher le chemin de Rome », de soutenir que dans Parsifal on entend 
« Rome, la foi de Rome sans les paroles » et faire du compositeur 
un ultramontain* au papisme échevelé, c’était aussi prendre les lec-
teurs pour des benêts quand on connaît l’anticatholicisme endurci et 
constant de celui qui n’avait pas hésité à s’en prendre au pape dans 
Tannhäuser. Et puis, enfin, cette acrimonie contre Parsifal, n’avait 
guère de sens, car Nietzsche en connaissait la trame bien avant de 
recevoir le livret en janvier 1878. Cosima, en effet, lui en avait lu le 
synopsis le jour de Noël 1869, lecture qui, aux dires de l’épouse du 
Maître, lui avait fait « une impression très profonde ».

C’est que Nietzsche changeait de pied constamment. Un jour, 
dans le Gai savoir, il avouait avoir confondu deux catégories d’êtres 
souffrants, « ceux qui [comme lui] souffrent de la surabondance de 
vie, qui désirent un art dionysiaque et qui ont également une vision 
et une compréhension tragique sur la vie », et « ceux qui [comme 
Wagner] souffrent de l’appauvrissement de la vie, qui cherchent 
dans l’art et la connaissance le repos, le silence, la mer étale, la déli-
vrance de soi », laissant entendre que des éléments chrétiens étaient 
prégnants dans l’œuvre wagnérien dès l’origine. Puis un autre jour, 
dans La Généalogie de la morale, il inventait un Wagner « immo-
raliste, athée, antinomiste* », un Wagner dionysiaque qui « avec 



94 95

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

christianisme dans toute sa profondeur, mais aussi d’être le premier 
à le faire depuis deux siècles. Rien moins que cela.

posthume long et révélateur de janvier 1887, soit une année avant la 
rédaction du Cas Wagner, Nietzsche, après avoir entendu le prélude 
de Parsifal à Monte-Carlo, écrivit dans ses carnets : « Je ne connais 
rien qui saisisse le christianisme à une telle profondeur et qui porte 
si âprement à la compassion. » C’est « le plus grand chef-d’œuvre 
du sublime que je connaisse ». Et, accentuant son enthousiasme, 
Nietzsche ajoutait :

Comme si après de nombreuses années quelqu’un me parlait 
enfin des problèmes qui m’inquiètent, non pas, naturellement 
pour leur donner les réponses que je tiens prêtes, mais les 
réponses chrétiennes – qui ont été en fin de compte la réponse 
d’âmes plus fortes que n’en ont produit les deux derniers siècles.

Nietzsche reconnaissait donc, selon le jugement d’Édouard 
Schuré, que « l’hommage au Christ (rendu par Wagner dans 
Parsifal), loin d’être une fantaisie d’artiste, était peut-être l’acte le 
plus sincère et le plus sérieux de sa vie ». Plus singulière aussi était 
cette demande de Nietzsche réclamant des réponses chrétiennes. 
Fallait-il vraiment s’en étonner venant de la part de celui qui, en 
1881, confiait à Franz Overbeck qu’« en ce qui concerne le chris-
tianisme », il ne lui avait « jamais été, au fond de son cœur, vul-
gairement hostile » et s’était « donné beaucoup de peine, intérieu-
rement, pour atteindre ses idéaux » ? Dans la ferveur soudaine de 
janvier 1887, Nietzsche ne voyait plus en Parsifal une manifesta-
tion de l’esprit moderne malade et décadent, mais un chef-d’œuvre 
de profondeur chrétienne. Bien plus, il confessait la motivation de 
sa recherche, à savoir la question religieuse et le christianisme, et, 
enfin et surtout, il reconnaissait que Wagner, contre qui il multipliait 
des phrases rageuses et injurieuses, lui apportait des réponses cher-
chées depuis tant d’années ! En d’autres termes, alors qu’il avait 
multiplié toutes sortes d’accusations pour brouiller les pistes, le 
maître du soupçon qu’était Nietzsche n’avait pas hésité pas à dres-
ser un portrait saisissant du Wagner chrétien, capable de pénétrer le 



97

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

21. L’ANTISÉMITISME WAGNÉRIEN 
ET LA QUESTION RELIGIEUSE

Le thème de l’antisémitisme est aujourd’hui central dans la 
bibliographie wagnérienne où les ouvrages se succèdent à un 
rythme soutenu. Une question semble pourtant rarement posée : 
l’antisémitisme de Wagner est-il lié ou non à des convictions 
religieuses ? Il faut d’autant plus poser cette question que Wagner, 
semble-t-il, n’avait manifesté aucun antisémitisme avant son article 
Le Judaïsme dans la musique, publié sous un pseudonyme en 
septembre 1850. Cette soudaine explosion contre les Juifs était due, 
en effet, à des circonstances particulières, à savoir sa situation de 
proscrit politique, ses difficultés financières et sa réaction haineuse de 
quémandeur trop humilié devant Meyerbeer pour ne pas le détester. 
Wagner raconte dans Ma vie qu’il fut ulcéré par une représentation 
du Prophète de Meyerbeer et que la médiocrité de la musique 
déclencha en lui « un accès de rage désespérée ». Le Judaïsme dans 
la musique est donc le premier aveu de haine antijuive de Wagner 
d’autant plus condamnable qu’il fustigeait tout un peuple alors 
qu’une seule personne était visée. Mais, dans ce texte, la question 
religieuse était absente. Par la suite, la lecture de Schopenhauer 
allait aggraver le mal. Alors que dans Le Judaïsme, Wagner avait 
mis l’accent sur le côté utilitaire de l’esprit juif, Schopenhauer lui 
inspira d’autres traits négatifs comme l’optimisme, le parasitisme, 
l’impudeur, l’ignorance de la pitié qui trouvèrent leur traduction 
dans les textes ultérieurs du compositeur.

Alors que Le Judaïsme dans la musique était passé un peu 
inaperçu, Wagner commit l’autre grave erreur de republier, sous 



98 99

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

civilisation avec la doctrine du christianisme », un prétendu « chris-
tianisme », ajoutait-il « qui a si bien su s’accoutumer de la brutalité 
et de la violence de toutes les puissances qui dominent le monde ». 
Les Allemands ont abandonné la foi chrétienne « pour conférer à la 
propriété privée un caractère encore plus sacré qu’à la religion ». 
Selon lui, c’était la civilisation chrétienne qui était en cause quand 
bien même « nous aurions voulu en rejeter la faute sur les Juifs 
seuls », et ce sont les soi-disant chrétiens qui ont inventé « l’art 
de faire de l’argent avec rien ». Cet effondrement du christianisme 
était d’autant plus inquiétant pour Wagner que, mélangé au sein des 
nations, « le Juif remonte toujours à la surface ». Nul contact avec 
ces nations, écrivait-il, ne lui fera « embrasser une [autre] religion ; 
car, réellement, il n’a point de religion, il n’a pas foi en la vie éter-
nelle, mais ne croit qu’en la vie sur terre ». Wagner plaidait aussi 
pour un réveil du peuple allemand afin de promouvoir « l’esprit de 
pure humanité », et il concluait en affirmant « n’appartenir à aucun 
parti » et ne chercher que « le réveil de l’homme à sa dignité simple 
et sacrée ». Alors, prévoyait-il : « il n’y aur‌[ait] même plus… de 
Juifs ». Que voulait-il dire au juste ?

J. Katz et J.-J. Nattiez affirment que Wagner envisageait un 
génocide des Juifs. Tous deux ne s’appuient que sur un seul argument, 
à savoir l’entrée du Journal où le compositeur disait à Cosima 
« que tous les Juifs devraient périr (verbrennen) au cours d’une 
représentation de Nathan le sage ». Dans cette sortie hargneuse, 
lancée à la suite de l’incendie dramatique du Ringtheater de Vienne, 
Wagner mettait en rapport cette catastrophe avec le sort « de pauvres 
ouvriers ensevelis dans une mine de charbon », événement qui 
ne troublait personne. Wagner se scandalisait du mépris de classe 
que révélait ce contraste, ce qui explique sa pointe navrante voire 
nauséabonde. Mais il ne s’agissait que d’une saillie jetée dans la 
colère et non, bien évidemment, d’un programme d’extermination. 
La question reste donc entière et ne fait pas comprendre ce que 
Wagner entendait par « cesser d’être juif ». En réalité, il semble 

son vrai nom cette fois, le texte dans ses Œuvres complètes en 
1869. Ce n’était plus Meyerbeer (mort en 1864) qui était l’objet 
de sa vindicte, mais certains critiques musicaux qui s’employaient 
contre sa musique. Dans son délire de persécution, Wagner voulait 
les voir tous d’origine juive, alors que la cible principale (Eduard 
Hanslick) semble ne pas l’avoir été. Si dans Le Judaïsme, la 
question religieuse n’avait joué aucun rôle, en revanche la réédition 
de 1869 était accompagnée d’une lettre à Marie Mouchanoff où 
Wagner introduisait une composante religieuse : ses difficultés avec 
le public étaient dues au déclin de la religion chrétienne causé par 
des éléments juifs.

Vers 1879-80, une agitation antisémite intense culmina avec la 
fameuse pétition « contre les Juifs » lancée à Berlin en mai 1880. 
Logiquement les promoteurs de la pétition s’adressèrent à Wagner 
qui fut sollicité en vain à deux reprises. Le refus de Wagner fut net 
et constant, mais comment l’interpréter ? Paul Lawrence Rose, sans 
autre argument que sa propre affirmation, assure que Wagner avait 
refusé de signer parce que l’antisémitisme de la pétition « n’était 
pas assez radical ». Jakob Katz, Pierre-André Taguieff ou Jean-
Jacques Nattiez estiment que Wagner prit peur à l’idée de perdre ses 
soutiens juifs, de se compromettre avec de bruyants agitateurs ou 
encore de renoncer à des recettes importantes. Ces arguments sont 
difficiles à soutenir pour la simple raison que Wagner, intervenant 
publiquement dans le débat dès 1869, avait déjà accepté tous ces 
risques potentiels et, de fait, n’avait perdu ni ses soutiens juifs, ni 
les recettes. Le refus de Wagner était motivé par d’autres raisons 
que la mise en garde de son impresario, Angelo Neumann, permit de 
préciser. Se déclarant « étranger au mouvement antisémite actuel », 
Wagner annonça à Neumann un article qui devait « démontrer la 
chose ». Ce fut Connais-toi toi-même (Erkenne dich selbst) publié 
en février 1881.

Dans ce texte qui n’a guère attiré l’attention, Wagner insistait 
d’emblée sur « l’antagonisme criant de notre culture et de notre 



100 101

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

22. WAGNER ET LE RACISME

Pour une majorité de commentateurs, l’antisémitisme de Wagner 
le range ipso facto dans les rangs des penseurs racistes du xixe siècle. 
La liaison entre le racisme et l’antisémitisme semble, en effet, aller 
de soi. Ce rapprochement a une autre raison bien précise qui tient à 
la rencontre de Wagner avec Arthur Gobineau, le diplomate français 
auteur de l’Essai sur l’inégalité des races humaines. Depuis bien 
longtemps, c’est un truisme que de souligner la communauté de 
vues entre Wagner et Gobineau et d’assurer, comme le fait Barry 
Millington, que « l’antisémitisme de Wagner évolua sous l’influence 
du comte Gobineau, reprenant certains aspects de la théorie des 
races », alors que Gobineau n’était pas antisémite, ou bien de penser 
comme Jacques Le Ridder qu’il trouva dans la « lecture de l’Essai 
sur l’inégalité des races humaines la confirmation de ses propres 
convictions », alors que Wagner est l’un des rares au xixe siècle à 
avoir condamné le racisme gobinien. Le terrain paraît donc miné, 
mais la question n’est pas mineure, car Wagner avait si bien pénétré 
la pensée de Gobineau qu’il put réagir à ses thèmes racistes et 
les dénoncer en écrivant ce texte fondamental qu’est Héroïsme et 
christianisme (1881).

Gobineau peut être considéré comme le premier penseur raciste 
systématique et son Essai comme fondateur du racisme moderne. 
Son idée de base était assez simpliste et fondée sur le postulat que 
les races sont inégales et que la race aryenne, qui vient du centre 
de l’Asie, est la race supérieure. Au bas de l’échelle, Gobineau 
plaçait les peuples noirs d’Afrique, affirmation couramment 

que Wagner ait envisagé, malgré ses doutes, la conversion des Juifs 
au christianisme. C’est ce qui explique son souhait, non formulé 
expressément à l’intéressé, de voir le chef d’orchestre pour Parsifal 
(Hermann Levi) accéder au baptême. En revanche, Wagner précisait 
aussi que pour devenir des chrétiens, les Juifs (dont Levi) devaient 
« apprendre à mourir ». Cette formule ne vise évidemment pas un 
génocide, mais s’éclaire par la théologie paulinienne du baptême 
(Rm 6, 1-11 ; 2 Tm 2, 11), où l’apôtre explique que le baptême est 
l’acte par lequel le baptisé participe à la mort du Christ en croix. 
Le baptême chrétien, en effet, suppose, à la fois, des signes, c’est-
à-dire le rite prescrit, leur signification, c’est-à-dire une vie où l’on 
meurt au péché, et la foi. Cette théologie traditionnelle explique que 
Wagner pouvait, dans le même mouvement, nier le baptême d’un 
Heine ou d’un Mendelssohn où, selon lui, la foi était absente, et 
souhaiter, dans son for interne, le baptême d’un Levi. Par l’adhésion 
réelle à la foi en Christ, Wagner pensait – comme Luther trois siècles 
auparavant – que serait réglée la question juive, et qu’il « n’y aurait 
plus de juifs ». C’était évidemment une faute grave non seulement 
vis-à-vis des Juifs et leur liberté, mais également au regard de 
la foi chrétienne. L’antisémitisme wagnérien était assurément 
profond et condamnable, il fut même, selon la formule de J. Katz, 
« destructeur », mais, motivé par ses convictions chrétiennes, il ne 
fut jamais ni raciste ni génocidaire.



102 103

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

termes du désaccord étaient manifestes avant même la rédaction de 
son article par Wagner.

Achevé début septembre 1881, Héroïsme et christianisme, la 
dénonciation wagnérienne de l’Essai de Gobineau, est un texte 
peu connu et mal interprété du fait de son écriture difficile et aussi 
parce que le début de l’article – destiné à présenter un auteur peu 
connu du public allemand – laisse à penser que Wagner partageait 
les vues de Gobineau. Passé le cinquième du texte, sans crier gare, 
Wagner présentait les deux objections wagnériennes majeures au 
système gobinien. Il y a, en premier lieu, « une unité dans le genre 
humain », unité que révèle chez l’homme la « compassion dans la 
souffrance ». On rencontre, certes, des « natures héroïque », mais 
elles se caractérisent, non par la race, mais uniquement par leur 
capacité à être solidaire de tous les êtres souffrants. C’est pourquoi 
le saint l’emporte sur le héros parce qu’il « endure les souffrances 
et se sacrifie pour les autres, son humilité est plus inébranlable que 
l’orgueil du héros ». Ensuite, ce saint n’est pas nécessairement issu 
de la race aryenne et « criminel serait celui qui demanderait si le 
sang du Sauveur, coulant de sa tête, de ses blessures sur la croix, 
appartient à la race blanche ou à une race quelconque ». Le Christ 
sauveur est mort sur la croix pour l’humanité entière et non pour 
une race particulière, son sacrifice concerne « le genre humain 
tout entier ». Wagner concluait en soutenant que « le véritable 
christianisme » pourrait susciter « une égalité générale des races 
fondée sur un ordre éthique du monde ».

Gobineau ne répondit pas directement à l’article qui lui fut 
envoyé dans le courant du mois de septembre 1881. Dans sa lettre 
à Cosima du 25 septembre, il écrivit en post-scriptum : « Lorsque 
j’ai écrit sur les Races, je me suis trompé. Je croyais que cela dure-
rait environ trente ans de plus. Je ne le dirai plus aujourd’hui ». En 
accentuant ses thèses, Gobineau signifiait ainsi son total désaccord 
et le rejet du contenu d’Héroïsme et christianisme sans rompre, 

admise à l’époque, mais Gobineau allait beaucoup plus loin, 
en s’interdisant de croire non seulement à l’unité, mais surtout à 
l’existence même du genre humain. Pour lui, certaines races étaient 
le produit « d’un mélange entre le singe et l’homme » et il avouait 
à sa sœur (moniale bénédictine) qu’il considérait ces individus 
« non comme des hommes, mais comme des anthropoïdes ». 
Mais l’aspect le plus « original » de ce racisme était son caractère 
pessimiste. Pour lui, non seulement les races étaient inégales, 
mais amenées inéluctablement à se mélanger, il estimait que les 
conséquences en étaient « effroyables ». Les faibles, écrivait-il, ont 
« été élevés, mais les grands, du même coup, ont été abaissés, mal 
que rien ne compense ». Le mélange des races conduirait ainsi au 
déclin inéluctable de l’humanité et rien, surtout pas l’eugénisme, 
ne pourrait enrayer cette déchéance. Enfin, Gobineau jugeait le 
christianisme hostile à tout progrès civilisateur et s’en prenait tout 
particulièrement à Jésus, coupable, à ses yeux, d’avoir « célébré 
les manchots, les lépreux, les malingreux », alors que « tous ces 
pauvres, ces fils du hasard, n’ont pas d’âme ».

Wagner et Gobineau se rencontrèrent au soir de leur vie une 
première fois à Rome en novembre 1876 et, de façon concluante, à 
Venise en octobre 1880. Bien peu de choses les destinaient à aller 
l’un vers l’autre. Mais Wagner fut fasciné par le brillant causeur 
qu’était Gobineau et se mit immédiatement à lire tous les ouvrages 
du diplomate qu’il put se procurer. Il s’attaqua notamment au 
très volumineux Essai sur l’inégalité des races qu’il lut de mars 
à août 1881. Entre-temps, il reçut Gobineau une première fois à 
Bayreuth en mai-juin, rencontre qui fut marquée par quelques scènes 
pénibles dont cette altercation au sujet des Irlandais que Wagner 
jugeait opprimés par les Anglais, oppression que Gobineau trouvait 
légitime puisque les seconds étaient de « meilleure race » que les 
premiers. Quelques jours plus tard, Wagner « explosait en faveur du 
christianisme comparé aux théories raciales ». Autant dire que les 



104 105

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

23. RELIGION DE L’ART ?

Dans ses Discours sur la religion de 1799, Friedrich 
Schleiermacher avait mis en évidence l’étroite parenté des arts et 
de la religion : « La religion et l’art se côtoient comme deux âmes 
amies. Elles ont toujours sur les lèvres des paroles aimables et des 
épanchements de cœur ». Schleiermacher ne songeait nullement à 
substituer l’art à la religion, mais seulement à faire observer que ces 
deux ordres de connaissance étaient proches l’un de l’autre et que 
la pratique artistique permettait aussi de faire comprendre comment 
fonctionne le discours théologique. En réalité, la question avait été 
posée depuis que Kant venait de montrer la caducité du chemin 
devant conduire au savoir absolu. Acceptant le verdict kantien, le 
romantisme allemand avait admis que l’art pouvait remplacer le 
discours philosophique défaillant. Si l’affirmation de l’autonomie de 
l’art et sa capacité à se présenter comme une solution de rechange à la 
philosophie le faisait sortir de son rôle traditionnel de divertissement, 
peut-on pour autant parler de « religion de l’art » ? S’il nous paraît 
évident d’y voir une théorie ou de lui reconnaître une fonction 
herméneutique*, il semble plus approprié de parler d’une théorie 
spéculative de l’art, ou encore d’une théorie d’un art théologique. 
L’art peut être appréhendé comme voie de connaissance, un savoir 
qui permet une compréhension nouvelle des vérités transcendantes 
que la philosophie a renoncé à pénétrer et non comme un objet de 
culte.

C’est pourtant cette dernière thèse qui semble s’imposer dans 
l’interprétation qui est donnée du projet wagnérien. On soutient, 

toutefois, avec Wagner. Le dialogue s’achevait donc sur un constat 
discret de désaccord.

Au début de leur relation, il est vrai, Wagner fut fasciné par la 
personnalité du diplomate et la lecture des Nouvelles asiatiques 
de Gobineau fut pour lui un véritable éblouissement : « Mon Dieu, 
s’exclama-t-il, dire que j’ai fait si tard la connaissance du seul 
écrivain original. » Avec le temps, les commentaires furent de plus 
en plus nuancés, mais les deux hommes, au crépuscule de leur vie, 
n’avaient guère envie de se lancer dans une querelle publique. Il 
reste que Wagner avait bien cerné ce qui est inacceptable chez 
Gobineau. Alors que des esprits dits « éclairés » comme Alexander 
von Humbolt, Prosper Mérimée ou Ernest Renan (et au xxe siècle 
Léon Poliakov) n’avaient rien trouvé à redire aux thèses de l’Essai, 
seuls Alexis de Tocqueville et Wagner réagirent en leur siècle au 
nom de l’unité de l’espèce humaine. En dénonçant le racisme 
gobinien, Wagner restait fidèle à ses convictions, lui qui déplorait 
que « les théologiens protestants aient pris parti pour l’esclavage 
parce que rien ne s’y opposait dans la Bible », et qui professait 
que « les Zoulous sont des hommes comme nous ». Si Wagner fut 
quelque peu victime du destin de Gobineau en Allemagne par un 
amalgame impropre, il lui doit aussi d’avoir écrit ces pages où nous 
pouvons lire cette dénonciation radicale du racisme au xixe siècle.



106 107

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

Or, le Sauveur ne nous a-t-il pas ordonné lui-même de chanter 
nos désirs, notre foi et notre espoir ? L’Église chrétienne nous 
a laissé son héritage le plus noble en nous donnant l’âme de 
la religion chrétienne qui se lamente sur tout, qui dit tout, qui 
chante tout. Au-delà des murs du temple, la sainte musique, 
qui ranime toutes choses, a pu pénétrer par toute l’étendue de 
la nature, en enseignant à l’humanité avide de rédemption un 
langage nouveau [souligné par nous] capable d’exprimer l’infini 
avec une certitude indiscutable.

La musique est donc une médiation, c’est un langage qui n’a 
d’autre intérêt, selon Wagner, que de remplacer d’autres langages 
eux-mêmes épuisés. Parmi ces langages obsolètes et trompeurs, 
Wagner rangeait la théologie dogmatique de son temps qui « avait 
accumulé un appareil de mythes infiniment compliqué » et qui 
avait permis « aux riches d’esprit de s’approprier la foi des pauvres 
d’esprit en altérant et en défigurant les dogmes ». Wagner pensait 
que l’art, au regard des concepts, avait un pouvoir explicatif bien 
plus puissant, car il « saisit le symbole de l’idée, et l’élève au-dessus 
d’elle-même à la hauteur d’une révélation, en y incluant le concept 
en question ». C’est pourquoi il pensait qu’« au sens strict, la 
musique est le seul art absolument adéquat à la foi chrétienne ». 
Il soutenait également que l’art « devait se séparer de la définition 
du concept verbal à mesure que le dogme religieux devenait un jeu 
frivole de la casuistique jésuite ou de l’avocasserie rationaliste ». 
Wagner n’avait donc pas le projet de remplacer la foi chrétienne 
par un soi-disant « culte de l’art », dont on chercherait vainement 
le contenu, ni de créer une religion nouvelle comme on l’en accuse 
également. Il voulait seulement retrouver la foi (fantasmée ?) du 
christianisme primitif, libérée « de l’appareil de mythes infiniment 
compliqués accumulé par l’Église », comme voulut le faire, à sa 
manière, Adolf von Harnack° au xxe siècle. L’art, « idée même du 
monde » selon la leçon apprise de Schopenhauer, était pour Wagner 

en effet, que « Wagner a prétendu créer un art total qui puisse se 
substituer aux religions » (Paul Valadier), ou encore que « l’œuvre 
de Wagner pousse au plus loin […] l’hypothèse d’une religion de 
l’art » (Timothée Picard), lequel ajoute que l’« on se rend à son 
temple comme on va à la messe ». Cette dernière observation 
n’est pas d’aujourd’hui puisque, dès 1887, soit cinq années après 
la création de l’œuvre, Elisabeth von Herzogenberg (une pianiste 
brahmsienne) en accusait les wagnériens « pour lesquels Parsifal 
était devenu une messe ». Ces jugements reposent en réalité sur 
la critique nietzschéenne qui voyait un lien intrinsèque entre la 
musique de Wagner et une religion du néant et dans « les tentatives 
de substitution (de la religion par l’art), considéré comme une 
dernière “ombre” du vieux dieu, une farce grossière pour se donner 
encore une “croyance” » (Paul Valadier).

Mais ce n’est pas tout. Présumé propice à des interprétations 
plus ou moins extravagantes, « qu’il s’agisse du bouddhisme, du 
catholicisme le plus pur, de l’anthroposophie, de l’occultisme Rose-
croix, du néo-paganisme ou de la franc-maçonnerie » (T. Picard), 
Parsifal fut compris par certains comme un lieu de révélation 
mystique où la musique élevait l’œuvre wagnérienne au rang de 
religion syncrétique, un méli-mélo de croyances mal maîtrisées. 
Wagner n’était en rien le responsable de ces coquecigrues qui 
trahissent plutôt une ignorance de ce que sont une religion* en 
général et le christianisme en particulier. Pourtant, on l’en accuse 
toujours pour avoir écrit dans l’incipit de Religion et art : « On 
pourrait dire que, lorsque la religion devient artificielle, il est 
réservé à l’art de sauver l’essence de la religion. » Cette phrase a été 
interprétée improprement dans le sens d’une substitution, la religion 
étant devenue inadéquate et périmée devait être dépassée par l’art, 
lieu où se réaliserait le lien exclusif avec la divinité et l’absolu. Ce 
ne serait plus le Christ qui sauve, mais « l’œuvre d’art rédemptrice » 
(T. Picard). Cette interprétation est pourtant en totale contradiction 
avec le message de Religion et art résumé ici dans sa conclusion :



108 109

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

24. L’ART, CHEMIN VERS DIEU

« Après la théologie, écrivait Martin Luther à Ludwig Senfl, 
aucun art ne saurait égaler la musique parce qu’à côté de la théolo-
gie elle est la seule à procurer ce que crée autrement la théologie, 
c’est-à-dire le repos et la joie de l’âme. » Cet amour de la musique 
rendit Luther capable d’une réalisation artistique originale, à savoir 
le chant d’église protestant de langue allemande. Sur pratiquement 
tous les points importants du message chrétien, il composa un chant 
dont le célèbre Ein feste Burg ist unser Gott. En effet, Luther posait 
« pour principe que la Parole divine est lettre morte, si elle n’est pas 
en même temps annoncée, transmise par la voix et écoutée » (Patrice 
Veit). Wilhelm Heinrich Wackenroder et l’idéalisme allemand 
emboîtèrent le pas de Luther, le premier en estimant que la musique 
était « l’art primordial », et le second en faisant de l’art un concept 
et même le concept de l’absolu. Pour Schopenhauer, enfin, l’art 
avait une fonction supérieure, à savoir la contemplation des idées. 
Pour le philosophe de Francfort, les idées apparaissent mieux dans 
l’œuvre d’art que dans le réel, car, dans l’état esthétique, l’homme 
cesse d’être soumis au principe de raison et n’est plus asservi à la 
volonté qui appartient au domaine de l’action. La musique permet le 
dépassement complet de l’individualisation puisqu’elle n’est pas du 
ressort de la pensée. Elle n’a pas besoin de représentation, elle n’a 
pas de contenu et l’espace et la causalité n’y ont aucune place. Elle 
est seulement perçue dans le temps et par le temps.

Wagner était l’héritier de ces divers courants. Il était « profondé-
ment ému par le chant du feste Burg » et rendait un vibrant hommage 

une foi en acte et l’émissaire de la révélation du Dieu qui sauve. 
C’est un chemin vers Dieu.



110 111

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

va plus loin que les autres arts, parce qu’elle n’a pas besoin des 
concepts et qu’elle est « une idée même du monde » et « un pur pro-
duit du christianisme ». Wagner était donc un chrétien qui pensait 
que l’art et surtout la musique, mieux que les concepts, sont plus 
adéquats pour exprimer les vérités essentielles du message évangé-
lique. Solution utopique, peut-être, mais le luthérien Paul Tillich°, 
au xxe siècle, assurait qu’une œuvre d’art était en mesure d’annon-
cer l’Évangile* et de fonder l’Église aussi bien, et peut-être mieux, 
que le discours dogmatique. Aujourd’hui le catholique Michel 
Steinmetz° estime que « la musique se révèle comme intrinsèque-
ment capable de révéler quelque chose de Dieu ». Mais il ne faut 
pas s’y tromper, la musique, elle aussi, n’était pour Wagner qu’un 
« langage (Sprache) ». Elle est, certes, en mesure d’offrir une voie 
capable de tutoyer l’indicible, d’approcher le mystère de Dieu, de 
révéler le don gracieux du salut. Elle permet aussi la constitution 
d’un peuple communautaire, mais elle n’est qu’une voie d’accès. 
Quel statut, alors, Wagner attribuait-il à l’art et à la musique ?

Dans le christianisme, Christ est « le chemin, la vérité et la vie » 
(Jn 14, 6). Il est le « seul médiateur* entre Dieu et les hommes » (1 
Tm 2, 5), il est celui par lequel « Dieu le Père nous a été dévoilé » 
(Jn 1, 18) puisque « nul ne connaît le Père, si ce n’est le Fils » (Lc 
10, 22). Autrement dit, « l’homme Jésus est le sacrement* primor-
dial, voulu par le Père comme unique accès à la réalité du salut* » 
(Edward Schillebeeckx°). Il est ce que la théologie chrétienne nomme 
l’Ursakrament, « le sacrement-source » (Louis-Marie Chauvet°) de 
tous les autres sacrements dispensés par l’Église qui ne sont « que 
des formes concrètes à travers lesquelles Dieu est perçu : une fenêtre 
ouverte sur Dieu, et non un objet en soi » (William Cavanaugh°), ou 
encore des signes ou des chemins complémentaires indispensables à 
la visibilité du salut. Sans avoir employé cette terminologie, Wagner 
donnait le même statut sacramentaire à l’art et à la musique « qui 
portent à notre conscience, plus clairement que tout autre, l’essence 
intime de la religion, libre de toute fiction conceptuelle dogmatique » 

à Luther avec le choral d’entrée du Ier acte des Maîtres Chanteurs 
qui est un décalque du cantique Christ unser Herr zum Jordan kam 
écrit et composé par le Réformateur. Il admirait le Schopenhauer 
qui « reconnaissait dans la musique une idée même du monde » et 
lui savait gré d’avoir privilégié, tout comme l’idéalisme allemand, 
l’Idée à la beauté puisque l’art exprime l’Idée. Si dans les écrits 
zurichois des années 1850 Wagner avait considéré que « l’œuvre 
d’art commune suprême était le drame » et que l’essence du drame 
« ne devait jamais être déterminée par le caprice du musicien, mais 
seulement par l’intention du poète », la découverte de Schopenhauer 
après 1854 changea la perspective. En 1851, c’était l’intention 
poétique qui était déterminante, en 1870 (dans Beethoven) c’est la 
musique qui sera capable d’exprimer l’indicible.

Dans Religion et art, Wagner expliquait que l’Église qui, au 
Moyen Âge, utilisait la philosophie pour rationaliser ses dogmes 
s’efforçait néanmoins de représenter par des moyens artistiques 
certains d’entre eux. Il éclairait son propos en prenant l’exemple 
du portail de la cathédrale Saint-Kilian de Würzburg où Dieu était 
sculpté sortant d’un nuage et infusant par le moyen d’un roseau l’em-
bryon de Jésus dans le ventre de Marie. Il opposait à cette sculpture, 
selon lui « décadente », l’exemple de la Madone Sixtine de Raphaël 
qui présentait « l’incompréhensible et l’indéfinissable mystère du 
dogme religieux dans une révélation sans voile ». La contemplation 
de la toile de Raphaël permettait de comprendre, bien mieux que la 
théologie, le don du salut obtenu non par les œuvres humaines, mais 
par pure grâce* (illustrant ainsi le dogme de la justification par la 
foi*). Il ajoutait : « La peinture dit : “Cela signifie” (das bedeudet), 
mais la musique nous dit : “Cela est” (das ist). » Que voulait-il dire 
par là ?

Wagner expliquait cette distinction en précisant que la peinture, 
déjà très performante par rapport au concept, ne pouvait cependant 
aller au cœur du dogme divin puisqu’elle introduit entre ce dogme et 
l’homme l’étape de la « signification (das bedeudet) ». La musique 



112 113

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

25. WAGNER, UN CHRÉTIEN LUTHÉRIEN

Dans son commentaire du Psaume 51, Luther s’exprimait ainsi : 
« Le sujet de la théologie est l’homme coupable et perdu ainsi que 
le Dieu justifiant et Sauveur. Ce qui est en dehors de cette question 
est erreur et vanité en théologie ». Cette phrase résume bien le 
christianisme de Luther pour ne pas dire le christianisme tout court. 
Pour Luther, l’être humain, en effet, est hanté par le problème du 
mal, il est soumis à l’épreuve du doute, de la mort et du jugement. 
L’homme ne peut surmonter ces tribulations qu’en se remettant à la 
Parole divine « par l’Écriture* seule (sola scriptura) ». L’Écriture 
lui fait prendre conscience non seulement de son péché (c’est la 
fonction de l’Ancien Testament), mais surtout lui apporte une 
promesse* « par la grâce* seule (sola gratia) » accordée en Christ 
(c’est ce qu’annonce le Nouveau Testament). Cette promesse (ou 
Évangile) consiste en ce que le Dieu plein d’amour n’incrimine 
point l’homme pour ses fautes, il le rend « juste » malgré elles, 
indépendamment de toute action méritoire de sa part. Mais le don 
fait à l’homme doit être reçu « par la foi seule (sola fide) ». Cette foi 
est initiative de l’Esprit saint, mais elle est aussi attitude du croyant 
qui met sa confiance (fides) dans la promesse qu’il reçoit. Quant 
aux œuvres humaines, loin d’être la cause du salut, elles n’en sont 
que la conséquence. Elles révèlent la foi : « Si les œuvres ne suivent 
pas, écrit le Réformateur, il est certain que la foi n’habite pas nos 
cœurs. » S’agissant des sacrements*, ils ne justifient en rien puisque 
« ce qui justifie, c’est la foi en la Parole de la promesse », mais ils 
sont les « signes visibles du salut » (l’eau du baptême, le pain et 

et qui, mieux que le concept verbal, sont capables « d’exprimer l’in-
fini (Schrankenloseste) » et « l’inexprimable (Unaussprechbare) ». 
Étienne Gilson, il y a peu, le rejoignait quand il pensait que l’art 
est un « monde sacramentel à sa manière » et, aujourd’hui, Michel 
Fédou° fait de même quand il écrit : « C’est aussi par l’art et la 
musique que le Christ est accueilli tout au long de l’histoire. De 
telles représentations trouvent leur fondement dans la doctrine de 
l’Incarnation* ». L’art ne remplace pas la religion, il ne fait l’objet 
d’aucun culte, il est seulement au service d’une compréhension tou-
jours plus fidèle de l’Évangile*. Il est un chemin sacramentel privi-
légié par Wagner pour accéder « au Dieu vivant dans notre cœur ».



114 115

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

Comment Wagner s’inscrivait-il dans le schéma ci-dessus censé 
illustrer la théologie luthérienne du salut ? C’est toute la leçon de 
Parsifal qui reprend les points essentiels de cette théologie.

1. Wagner rappelle le thème de la promesse (Verheissung) dans le 
texte de présentation du prélude destiné à Louis II. Cette promesse 
est réitérée à plusieurs reprises dans le livret, aux Ier et IIIe actes (cf. 
entrée « Promesse » p. 59s).

2. Il présente également le thème de la justification dans le texte 
destiné à Louis II et l’illustre, notamment, dans l’enchantement du 
Vendredi saint (cf. entrée « Justification par la foi » p. 55s).

3. Il met l’accent sur l’importance de la réception de la grâce par 
la foi par l’utilisation omniprésente du Leitmotiv de la foi. Il précise 
également que la foi est nécessaire à l’effectivité des sacrements 

le vin de la cène) dont l’homme a anthropologiquement* besoin. 
Quant à l’Église, enfin, « elle est véritablement présente là où la 
puissance du Saint-Esprit est à l’œuvre à travers la Parole et les 
sacrements. C’est par ces moyens que Christ devient présent » (Carl 
Braaten°).

Cette théologie peut être résumée en cinq points que nous 
illustrons à l’aide du schéma qui suit :

1. C’est Dieu qui a l’initiative par « l’Écriture seule (sola 
scriptura) ». Il vient vers l’homme en lui faisant la « promesse » du 
salut*. C’est la « bonne nouvelle (l’Évangile*) » de Jésus-Christ.

2. Cette promesse faite par Dieu est celle de la justification*. Dieu 
ne tient pas compte des fautes de l’homme et de ses insuffisances. 
L’être humain est justifié « par la grâce seule (sola gratia) ».

3. Le Dieu miséricordieux fait le cadeau de sa grâce à l’homme. 
Encore faut-il qu’il soit reçu. Il ne peut l’être que si l’homme met 
sa confiance « par la foi seule (sola fide) » dans la promesse divine.

4. Comme l’être humain a besoin de signes visibles, le Christ 
a institué des sacrements, « des moyens de grâce, la promesse de 
l’Évangile incarnée sous une forme concrète » (Carl Braaten°).

5. Si la foi (confiance) est authentique, l’homme agit pour rendre 
le monde meilleur, veiller sur son frère, soulager les misères. Les 
« bonnes œuvres » sont le critère d’une foi authentique.



116 117

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

homme perdu et condamné, en me délivrant de tout péché […] par 
ses souffrances et sa mort innocente » (second point fondamental du 
Petit catéchisme*). Quant à la justification, elle atteste la décharge 
« judiciaire » opérée par Dieu au bénéfice de l’être humain. La 
résurrection est la conséquence de l’amour signifié par l’oblation 
et l’obéissance du Christ, c’est l’horizon eschatologique* dans 
lequel le croyant met son espérance. Se situant dans la ligne de 
cette théologie, Wagner exaltait la croix du Christ et plaçait dans 
« le Sauveur crucifié son dernier refuge », ce qui ne l’empêchait 
nullement de confesser que « son Rédempteur est vivant » (cf. 
entrée « Jésus-Christ » p. 31-34).

Wagner adhérait donc au schéma luthérien présenté plus haut à la 
nuance d’une ecclésiologie* plus qu’ambiguë du fait de son hosti-
lité à toute forme ecclésiale institutionnelle. Malgré d’autres graves 
erreurs qu’on ne saurait justifier (son antisémitisme et son rejet de 
l’Ancien Testament dans le canon des Écritures* chrétiennes) dont 
toutes les Églises chrétiennes furent loin d’être indemnes, Wagner 
était un chrétien fidèle à la foi du Réformateur. Bien plus, il doit être 
considéré comme l’un de ceux qui, au xixe siècle, ont illustré avec 
bonheur une foi luthérienne authentique.

(cf. entrées « Justification par la foi » p. 55s et « Sacrements » 
p. 51s).

4. Il reconnaît l’importance anthropologique* des sacrements 
en représentant une eucharistie dans la scène du Graal du Ier acte 
et deux baptêmes au IIIe acte (ceux de Parsifal et de Kundry). En 
revanche, il est très ambigu sur l’autorité qui administre ces sacre-
ments. Sont-ce des sacrements de l’Église et qui en a la responsa-
bilité (cf. entrées « Église » p. 43s et « Sacrements » p. 51s) ?

5. Il insiste, enfin, sur la nécessité des œuvres dans le sens exigé 
par la théologie luthérienne. C’est parce que Dieu « prit l’homme 
en pitié, souffrit pour lui par un sacrifice d’amour » que l’homme 
« désormais prend soin de la création » (cf. entrées « Justification par 
la foi » p. 55s et « Enchantement du Vendredi saint » p. 75s).

Un dernier point doit être rappelé que ne traduit pas le schéma 
ci-dessus. En effet, la résurrection* de Jésus n’y figure pas. Pourtant, 
comme le souligne l’apôtre Paul : « Si Christ n’est pas ressuscité, 
notre prédication est vide, et vide est notre foi » (1 Co 15, 14), et la 
théologie luthérienne est parfaitement conforme à l’enseignement 
paulinien comme le souligne notamment la Confession d’Augsbourg 
(1530) : « Le Christ est réellement ressuscité le troisième jour. » 
Pourquoi alors ne pas intégrer la résurrection dans le schéma ?

Ce défaut s’explique par les différences entre les théologies 
catholiques et luthériennes. La théologie catholique du Moyen 
Âge finissant était une théologie de la gloire montant vers la 
connaissance ontologique* de Dieu par la spéculation rationnelle. 
Luther a déplacé du côté du sujet le sens de gravité de l’annonce 
de la foi. Il a plaidé pour une théologie existentielle cherchant à 
répondre à l’inquiétude du croyant pour son salut. La croix* est la 
réponse à cette angoisse puisque « le rachat trouve son centre dans 
la croix de Jésus » (Carl Braaten°). La croix est l’élément salvateur 
qui prouve à l’homme à quel point il est aimé de Dieu, car, ajoute le 
Réformateur, « [mon Seigneur] m’a sauvé, racheté et acquis, moi, 



ANNEXES



121

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

THÉOLOGIENS CONTEMPORAINS CITÉS

Karl Barth (1886-1968), pasteur et théologien réformé suisse. 
Professeur aux universités de Göttingen et de Bâle. À l’origine 
de l’Église confessante (Bekennende Kirche) opposée à l’Église 
protestante du Reich (Deutsche Reichskirche) d’obédience nazie. 
En français, Dogmatique (1932-1974) ; L’Épître aux Romains 
(1919-1972).

Richard Bell (né en 1944), prêtre et théologien anglican 
britannique. Professeur à l’Université de Nottingham. En anglais, 
Deliver Us from Evil (2007) ; Wagner’s Parsifal. An Appreciation in 
the Light of His Theological Journey (2013).

Carl Braaten (1929-2023), pasteur et théologien luthérien 
américain. Professeur à la faculté de théologie luthérienne de 
Chicago. En anglais, Justification. The Article by Which the Church 
Stands or Falls (1990). En français, La Théologie luthérienne. Ses 
grands principes (1996).

Dietrich Bonhöffer (1906-1945), pasteur et théologien luthérien 
allemand. Professeur à l’Université de Berlin. Arrêté par la Gestapo 
en 1943 et exécuté en 1945. En français, Le Prix de la grâce (1962) ; 
Résistance et soumission. Lettres et notes de captivité (2009).

Rudolf Bultmann (1884-1976), pasteur, exégète et théologien 
luthérien allemand. Professeur à l’Université de Marbourg. En 
français, Nouveau Testament et mythologie (dern. éd. 2013) ; Jésus. 
Mythologie et démythologisation (1968).



122 123

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

des chrétiens. Professeur aux universités de Münster et de Tübingen. 
En français, Jésus le Christ (1976) ; Le Dieu des chrétiens (1985).

Hans Küng (1928-2021), prêtre et théologien catholique suisse. 
Professeur à Tübingen. En allemand, Musik und Religion. Mozart. 
Wagner. Bruckner (2006). En français, Être chrétien (1994).

Marc Lienhard (né en 1935), pasteur et théologien luthérien 
français. Professeur à l’Université de Strasbourg. Luther. L’Évangile 
et l’Église chez Luther (1989) ; Luther. Ses sources, sa pensée, sa 
place dans l’histoire (2016).

Walter von Löwenich (1903-1992), théologien luthérien 
allemand. Professeur à l’Université d’Erlangen-Nürnberg. Luthers 
theologia Crucis (1929) ; Luther und der Neuprotestantismus 
(1963).

Henri de Lubac (1896-1991), cardinal, théologien jésuite 
français, membre de l’Institut. Professeur à l’Université catholique 
de Lyon. Surnaturel. Études historiques (1946) ; Aspects du 
bouddhisme (1951-1955).

Joseph Moingt (1915-2020), prêtre et théologien jésuite 
français. Professeur à l’Institut catholique de Paris et aux facultés 
Loyola de Paris. L’Homme qui venait de Dieu (1993) ; Dieu qui 
vient à l’homme (2002-2007).

Jürgen Moltmann (1926-2024), pasteur et théologien luthérien 
allemand. Professeur aux universités de Göttingen, Bonn et 
Tübingen. En français, Théologie de l’espérance (1964) ; Le Dieu 
crucifié. La croix du Christ, fondement et critique de la théologie 
chrétienne (1974).

Yves de Montcheuil (1900-1944), prêtre et théologien jésuite 
français. Fusillé par les Allemands à Grenoble avec les maquisards 
du Vercors. Professeur à l’Institut catholique de Paris. Aspects de 
l’Église (1949) ; Leçons sur le Christ (2016).

Wolfhart Pannenberg (1928-2014), théologien luthérien 
allemand. Professeur aux universités de Chicago, Harvard et 

William Cavanaugh (né en 1962), théologien catholique laïc 
américain. Professeur à l’Université DePaul à Chicago. En français, 
Torture et Eucharistie (2009) ; Idolâtrie ou liberté (2022).

Louis-Marie Chauvet (né en 1942), prêtre et théologien français. 
Professeur à l’Institut catholique de Paris. Symbole et sacrement. 
Une lecture sacramentelle de l’existence chrétienne (1987) ; La 
Messe autrement dit. Retour aux fondamentaux (2023).

Gerhard Ebeling (1912-2001), théologien luthérien allemand. 
Professeur aux universités de Tübingen et de Zürich. En français, 
Luther. Introduction à une réflexion théologique (1983) ; Répondre 
de la foi (2012).

Michel Fédou (né en 1952), prêtre et théologien jésuite français. 
A reçu le prix Ratzinger en 2022. Professeur aux facultés Loyola de 
Paris. Jésus-Christ au fil des siècles. Une histoire de la christologie 
(2019) ; Jésus-Christ dans l’histoire humaine et le mystère de Dieu. 
Essai de christologie (2024).

Adolphe Gesché (1928-2003), prêtre et théologien catholique 
belge. Professeur à l’Université de Louvain. Dieu pour penser 
(1993-2003) ; Pensées pour penser (2003-2004).

André Gounelle (1933-2025), pasteur et théologien réformé 
français. Professeur à la faculté de théologie protestante de 
Montpellier. Penser la foi (2006) ; Théologie du protestantisme 
(2021).

Adolf von Harnack (1851-1930), théologien luthérien allemand. 
Professeurs aux universités de Leipzig, Giessen, Marburg et 
Berlin. En français, Marcion, l’Évangile du Dieu étranger (2003) ; 
L’Essence du christianisme (2015).

Eberhard Jüngel (1934-2021), théologien luthérien allemand. 
Professeur à l’Université de Tübingen. En français, Dieu mystère du 
monde. Fondements de la théologie du crucifié dans le débat entre 
théisme et athéisme (1983) ; La Mort (2021).

Walter Kasper (né en 1933), cardinal, théologien catholique 
allemand, ancien président du Conseil pour la promotion de l’unité 



124 125

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

Alain Thomasset (né en 1957), prêtre et théologien jésuite 
français. Professeur aux facultés Loyola de Paris. Interpréter et agir, 
jalons pour une éthique chrétienne (2011) ; La Morale de Vatican II 
(2013).

Paul Tillich (1886-1965), pasteur et théologien luthérien 
allemand et américain. Professeur aux universités de Berlin, 
Tübingen et New York. En français, La Dimension religieuse de la 
culture (1990) ; Le Courage d’être (2014).

François Vouga (né en 1948), pasteur et théologien réformé 
suisse. Professeur aux universités de Lausanne, Wuppertal et à 
l’Université Laval du Québec. La Religion crucifiée. Essai sur la 
mort de Jésus (2013) ; Paul face à la résurrection, en coll. avec 
Céline Rohmer (2022).

München. En français, Esquisse d’une christologie (1971) ; 
Théologie systématique (2009-2011).

Regin Prenter (1907-1990), pasteur et théologien luthérien 
danois. Professeur à l’Université d’Aarhus. En anglais, The Word 
and the Spirit (1965) ; Creation and Redemption (1967).

Karl Rahner (1904-1984), prêtre et théologien jésuite allemand. 
Professeur aux universités d’Innsbrück, München et Münster. En 
français, Traité fondamental de la foi. Étude sur le concept du 
christianisme (1983) ; Les Sacrements de l’Église (1995).

Jacques Scheuer (né en 1942), prêtre et théologien jésuite 
belge. Professeur à l’Université de Louvain et aux facultés Loyola 
de Paris. Un chrétien dans les pas du Bouddha (2010) ; Sagesse et 
compassion : les deux ailes du bouddhisme (2021).

Edward Schillebeeckx (1914-2009), prêtre et théologien 
dominicain belge. Professeur aux universités de Louvain et 
Nimègue. En français, La Présence du Christ dans l’eucharistie 
(1970) ; Le Christ sacrement de la rencontre de Dieu (1997).

Reinhard Schwarz (1929-2022), théologien luthérien allemand. 
Professeur à l’Université de München. Die apokalyptische Theologie 
(1977) ; Martin Luther, Lehrer der christlischen Religion (2016).

Michael Seewald (né en 1987), prêtre et théologien catholique 
allemand. Professeur à l’université de Münster. Theologie aus 
anthropologischer Ansicht (2016). En français, Dogmes en devenir 
(2022).

Bernard Sesboüé (1929-2021), prêtre et théologien jésuite 
français. Professeur à la faculté de théologie jésuite de Lyon et aux 
facultés Loyola de Paris. Jésus-Christ l’unique médiateur (1988-
1991) ; Sauvés par la grâce (2009).

Michel Steinmetz (né en 1977), prêtre et théologien catholique 
français. Professeur à l’Université de Fribourg. La Fonction 
ministérielle de la musique sacrée (2018) ; La Musique, un 
sacrement ? (2018).



127

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

LIVRES BIBLIQUES

Ac : Actes des Apôtres
Ap : Apocalypse
1 Co : 1re épître aux Corinthiens
2 Co : 2e épître aux Corinthiens
Col : Épître aux Colossiens
Es : Esaïe
Ex : Exode
Ga : Épître aux Galates
Gn : Genèse
Hé : Épître aux Hébreux
Jg : Juges
Jn : Évangile selon Saint Jean

1 Jn : Première épître de Saint Jean
Jos : Josué
Lc : Évangile selon Saint Luc
Lv : Lévitique
Mc : Évangile selon Saint Marc
Mt : Évangile selon Saint Matthieu
1 P : Première épître de Pierre
Rm : Épître aux Romains
1 S : Premier livre de Samuel
1 Th : 1re épître aux Thessaloniciens
1 Tm : Première épître à Timothée
2 Tm : Deuxième épître à Timothée



129

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

GLOSSAIRE THÉOLOGIQUE

Anthropologie : Effort réfléchi de l’homme pour arriver à la connaissance 
de lui-même sous ses différents aspects (physique, social, psychologique, 
philosophique, théologique).

Antinomisme : Doctrine qui enseigne, au nom de la suprématie de la 
grâce*, l’indifférence à l’égard de la loi*.

Apologie : Du latin apologia « défense ». Dans le Nouveau Testament, 
signifie « riposte » face à une accusation jugée illégitime ou infondée (voir 
Ac 22, 1 ; 1 Co 9, 3).

Apophtegmes des Pères : Ensemble de préceptes et d’anecdotes attribués 
aux ermites et aux moines du désert égyptien du ive siècle (voir Pères du 
désert*).

Baptême : Du grec baptizô « tremper, plonger dans ». Rite commun à 
plusieurs religions. Dans le christianisme, signe d’unité des croyants appelés 
à vivre de la vie même du Christ. Le baptême plonge le catéchumène dans la 
mort du Christ et devient exigence de vie nouvelle.

Béatitude : Désigne par ce terme la totalité de l’achèvement définitif de 
l’homme en état de grâce*, dans l’ordre surnaturel.

Canon (des Écritures*) : Désigne le recueil, établi par les Églises, des 
livres qui constituent l’Écriture* sainte, considérés par elles comme inspirés 
et qui ont valeur de règle de foi.

Catéchismes (Petit et Grand) : Ouvrages en langue allemande rédigés, 
en 1529, par Martin Luther qui est l’inventeur du genre. Les deux documents 
se présentent de façon indépendante, le premier étant destiné aux chefs de 
famille pour instruire les enfants, le second aux pasteurs et aux prédicateurs.

Cène : Voir « eucharistie ».



130 131

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

Dépôt de la foi : Ou Fidei depositum. Dans l’Église catholique, ensemble 
des enseignements professés par Jésus-Christ et transmis par les apôtres. Doit 
être distingué de la dogmatique*.

Docète, docétisme : Doctrine de ceux qui professent que le Christ n’a pas 
assumé une humanité corporelle, mais seulement une apparence humaine et 
qu’il ne serait pas mort sur la croix. Doctrine combattue par la Grande Église* 
aux iie et iiie siècles, car ruinant l’incarnation* du Christ.

Dogme, dogmatique : Du grec dogma « décision, décret ». Dans le 
Nouveau Testament : « édit de César Auguste » (Lc 2, 1), ou « prescriptions 
des apôtres » (Ac 16, 4). Dans le christianisme : définition doctrinale en 
principe irréformable.

Dualisme : Doctrine d’après laquelle la réalité se compose de deux 
domaines d’êtres également primitifs et absolument opposés l’un à l’autre. En 
histoire des religions, son importance tient à la doctrine du manichéisme qui 
partage le monde en un principe absolu bon et un autre absolument mauvais 
qui se limitent l’un l’autre de façon hostile.

Ecclésiologie : Branche de la théologie chrétienne qui étudie le rôle de 
l’Église dans l’histoire du salut*.

Écriture(s) : Désigne la Bible considérée comme un tout et reçue par 
l’Église comme Parole de Dieu*.

Église : Du grec ekklèsia « assemblée ». À Athènes, instance représentative 
de citoyens. Dans le christianisme, manifestation des disciples du Christ 
comme corps social et hiérarchique, doctrinal et cultuel. On distinguera 
l’Église universelle et les églises locales.

Encratisme : Courant radical du christianisme ancien se caractérisant par 
un ascétisme absolu notamment sur le plan sexuel. Considéré comme suspect 
par la Grande Église* et condamné dans ses formes extrêmes.

Eschatologie : Doctrine chrétienne des fins dernières, sachant qu’avec 
Jésus-Christ le temps de la fin a déjà commencé.

Eucharistie (Cène) : Du grec eucharistia « action de grâce, 
reconnaissance ». Désigne l’action de grâces prononcée sur le pain et la coupe 
par Jésus-Christ le Jeudi saint. À partir du iie siècle désigne l’action de grâces 
par excellence qu’est le repas du Seigneur*.

Christologie : Développement systématique de la doctrine chrétienne 
concernant la personne* du Christ et sa double identité d’homme et de Dieu.

Chute : Au sens premier, la chute (ou premier péché) désigne la décision 
libre par laquelle le premier homme s’est détourné de Dieu (Rm 5, 12s). Au 
sens second, désigne le fait ou la cause du péché du croyant. On parle alors de 
« scandale » (du grec skandalon « piège qui fait tomber »).

Componction : Du latin compuctio « piqûre », tristesse profonde et 
durable éprouvée après avoir offensé Dieu.

Confession d’Augsbourg : Texte fondateur du luthéranisme composé de 
vingt-huit articles, rédigé par Philip Melanchthon, et présenté le 25 juin 1530 
devant la diète d’Empire convoquée par Charles Quint. À la demande de 
Charles Quint et en réaction à la Confession, des théologiens catholiques rédi-
gèrent une Réfutation. L’Appologie* de la Confession d’Augsbourg est la 
réponse rédigée par Melanchthon à cette Réfutation. Confession et Apologie 
constituent les deux premiers textes fondateurs du luthéranisme.

Confession de foi : Déclaration portant sur les croyances partagées par 
une communauté religieuse sous une forme structurée.

Consolateur (Paraclet), (Tröster) : Paraclet, du grec paraklètos 
« défenseur, consolateur ». Nom donné à l’Esprit saint en Jn 14, 16 et 26 ; 15, 
26 et 16, 7. Luther traduit les quatre occurrences johanniques de paraklètos 
par der Tröster (Lutherbibel 1545).

Croix : Instrument de l’exécution de la peine capitale en usage dans l’An-
tiquité romaine pour les criminels de droit commun. Désigne dans le christia-
nisme le mode de réalisation de la rédemption* objective (celle réalisée par 
le Christ) et subjective (fondée sacramentellement dans le baptême). Pour la 
théologie moderne, la croix est le symbole de l’amour infini de Dieu pour les 
hommes qui va jusqu’au don de lui-même et non du châtiment subi par le 
Christ pour calmer la colère de Dieu (voir « théologie de la satisfaction »*).

Démiurge : Du grec dèmiourgos « artisan ». Cause première de l’univers 
selon le Timée de Platon. Selon les gnostiques*, divinité subalterne et 
malfaisante à laquelle on doit le monde créé, prison maléfique de l’être 
humain.



132 133

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

Grande Église : Désigne le courant orthodoxe du christianisme qui se 
réclame de la tradition apostolique et qui a constitué le courant majoritaire 
lors de la structuration de cette religion.

Herméneutique : Science de l’interprétation des textes (voir « Exégèse »).
Histoire du salut : Concept des théologies juive et chrétienne qui mettent 

en évidence l’action salutaire de Dieu au cours de l’histoire humaine.
Hypostase : Du grec upostasis « fond d’une chose ». Terme technique de 

la théologie chrétienne appliqué à chacune des trois personnes* de la Trinité*.
Immaculée Conception : Dogme proclamé par le pape Pie IX le 

8 décembre 1854 selon lequel Marie, la mère de Jésus, par la grâce rédemptrice 
prévenante du Christ, est restée, dès le début de son existence, préservée du 
péché originel. À ne pas confondre avec la naissance virginale de Jésus ou 
« conception virginale ».

Incarnation : Désigne le fait que Dieu est devenu être humain en Jésus de 
Nazareth : « Le Verbe s’est fait chair » (Jn 1, 14).

Infaillibilité pontificale : Dogme défini au concile de Vatican I 
(constitution Pastor aeternus du 18 juillet 1870) qui précise que lorsque le 
pontife romain (le pape) parle ex cathedra en matière de foi ou de morale, 
il jouit, en vertu de l’assistance divine, du charisme de l’infaillibilité. Par 
conséquent, les doctrines enseignées « doivent être tenues » et considérées 
comme « irréformables ».

Justification par la foi : Dogme luthérien « capital » qui englobe tous les 
autres selon Luther, à savoir que l’homme obtient le salut* par la grâce* de 
Dieu dans la foi* en Jésus-Christ sans mérite de sa part. Les œuvres sont la 
conséquence de la justification. Voir rédemption*.

Kulturkampf : Ou « combat pour la civilisation ». Politique religieuse 
menée par le chancelier du Reich Otto von Bismarck destinée à rompre les 
liens entre l’Église de Rome et l’Église catholique allemande. Politique menée 
activement de 1871 à 1878 et abandonnée définitivement en 1887.

Loi : Ordonnance destinée à une communauté et émanant de ceux qui 
détiennent l’autorité dans cette communauté. La loi joue un rôle décisif dans 
l’histoire du salut* en Israël. Les livres de l’Ancien Testament contiennent 
bon nombre de lois considérées comme la manifestation de la volonté divine. 

Évangile (évangiles) : Au singulier et avec majuscule désigne le message 
de la Bonne Nouvelle du salut en Jésus-Christ à pénétrer sans cesse pour 
mieux le comprendre. Au pluriel et sans majuscule désigne les écrits de main 
d’homme rassemblés dans les quatre évangiles canoniques reçus dans les 
Églises.

Exégèse : Désigne la discipline de l’interprétation des textes de l’Écriture*.
Expiation : Du latin expiare « purifier en effaçant la faute qui sépare des 

dieux ». La religion grecque voyait dans le rite de purification la réparation 
qui rendait les dieux favorables. L’Ancien Testament centre l’attention sur 
YHWH* qui seul pardonne les péchés (Ex 29, 36s ; Lv 1, 4 ; 4, 26). Dans le 
christianisme, contrairement au langage courant, expier n’est pas subir un 
châtiment, c’est se laisser réconcilier par Dieu par le Christ (Rm 3, 25 ; Hé 2, 
17 ; 1 Jn 2, 2 ; 4, 10).

Foi : Du latin fides « confiance » qui traduit le grec pistis. Terme rencontré 
deux cent quarante-quatre fois dans le Nouveau Testament dont cent quarante-
deux dans le corpus paulinien. Désigne, dans le christianisme, l’acte personnel 
d’adhésion au Dieu révélé par Jésus-Christ. Par extension et dans un sens 
objectif, désigne les croyances religieuses.

Folie (Torheit) : Traduction luthérienne du grec môria (cinq occurrences 
dans 1 Co). Référence au thème paulinien fondamental de la « folie de la 
croix » : « Le langage de la croix est folie pour ceux qui se perdent, mais pour 
ceux qui sont en train d’être sauvés, il est puissance de Dieu » (1 Co 1, 18).

Gnosticisme (gnose) : Terme inventé en 1669 par Henri More pour dési-
gner les mouvements religieux des iie et iiie siècles, centrés sur la connaissance 
(en grec gnôsis) suprême du monde et du divin dont l’accès force les portes 
salvatrices de la vérité ultime et qui est, par conséquent, réservé à une élite. 
Selon le gnostique Basilide, c’était « pour avoir antérieurement péché dans 
une autre vie que l’âme subissait ici-bas le châtiment approprié » (Clément 
d’Alexandrie, Stromates IV, 12, 82, 2).

Grâce : Désigne l’attitude bienveillante, la faveur absolument gratuite par 
laquelle Dieu se penche sur l’homme. Dans le catholicisme, « grâce » signifie 
l’effet de cette faveur par laquelle Dieu se donne à l’homme (dit « état de 
grâce »). Dans le protestantisme, exprime l’acte souverain de Dieu.



134 135

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

Pélagianisme : Doctrine hérétique de Pélage (ve siècle) qui soutenait que 
l’homme peut assurer son salut* par ses seuls mérites sans le secours de la 
grâce* divine. Combattu par Augustin d’Hippone et condamné par le concile 
de Carthage (418).

Pères de l’Église : Écrivains chrétiens de l’Antiquité qui étaient, dans 
l’unité de la foi et dans la communion de l’Église, des témoins et des docteurs 
confirmés de la foi de l’Église.

Pères du désert : Religieux de l’Antiquité tardive (ive siècle ap. JC) ayant 
vécu en communauté ou en ermite dans les déserts d’Égypte, de Palestine ou 
de Syrie. (Voir Apophtegmes des Pères*)

Péricope : En exégèse biblique, unité littéraire relativement courte (par 
ex. parabole, récit de miracle…).

Personne : Du latin persona « masque de théâtre » traduisant le grec 
prosopon « visage ». Être une personne, c’est se posséder soi-même dans 
une relation consciente et libre avec le réel et dans le dialogue avec un autre 
« Tu ».

Pneumatologie : Du grec pneuma « souffle ». Doctrine de la théologie 
chrétienne qui se réfère à l’étude du Saint-Esprit et de ses œuvres.

Promesse (Verheissung) : Traduction luthérienne du grec épaggélia 
« promesse, disposition » (cinquante-cinq occurrences dans onze livres du 
Nouveau Testament). En théologie luthérienne désigne l’une des deux parties 
de l’Écriture*, à savoir l’Évangile*, c’est-à-dire la grâce* accordée en Christ 
de la justification*. L’autre partie de l’Écriture est la loi*, qui montre, dénonce 
et condamne les péchés.

Rédemption : Du latin redemptio « rachat ». Désigne un aspect fonda-
mental du salut*(mot dont il est presque devenu un synonyme), celui selon 
lequel les hommes sont libérés du pouvoir du péché par le Christ. Correspond 
chez les catholiques à ce que les luthériens appellent justification*.

Religion : « D’une manière générale, on désigne par “religion” la relation 
de l’homme avec le sacré* qui se traduit, comme religion subjective, dans la 
vénération et l’adoration et qui s’incarne, comme religion objective, dans la 
confession*, dans la parole, dans les actes, et dans le droit » (Karl Rahner°).

Le Nouveau Testament emploie la notion de loi dans la même acception que 
l’Ancien.

Lutherbibel : Traduction du grec du Nouveau Testament par Luther 
en 1522 et de l’hébreu de l’Ancien Testament par Luther et de nombreux 
collaborateurs en 1534. Cette traduction fit l’objet de multiples révisions dont 
la dernière en 1545.

Médiateur : En théologie chrétienne, Jésus-Christ est médiateur entre 
Dieu et les hommes dans un sens unique et définitif, du fait que c’est en lui et 
dans son œuvre que se produit la manifestation absolue et ultime du don de 
Dieu, de sa grâce* et de l’acceptation de ce don par l’homme.

Mémorial : Célébration qui rend actuel un événement passé de l’histoire 
du salut* pour qu’il puisse être vécu dans le présent et projeté dans l’avenir 
(voir Ex 12, 14 ; 1 Co 11, 24).

Métempsychose : Du grec métempsuchôsis « déplacement de l’âme ». 
Transvasement d’une âme dans un autre corps. Suppose la préexistence de 
l’âme et la dualité entre le corps et l’âme. Le bouddhisme ne croit pas à la 
métempsychose puisque, pour lui, l’âme n’existe pas, le « moi » n’étant qu’il-
lusion de l’identité individuelle.

Métonymie : Procédé de langage par lequel on exprime une chose ou un 
concept au moyen d’un terme (uni à la chose ou au concept par une relation 
nécessaire) désignant une autre chose ou concept.

Mystère : Du grec mustèrion « savoir réservé à une élite ». Désigne 
dans le Nouveau Testament l’initiative de Dieu se révélant aux hommes et 
accomplissant leur salut*. S’emploie aussi pour désigner les trois grandes 
affirmations du christianisme : incarnation*, Trinité* et rédemption*.

Ontologie : Recherche philosophique de l’intelligence de l’être et de 
chaque être.

Parole de Dieu : Expression plutôt rare dans les évangiles et plus fréquente 
dans les Actes des Apôtres et les lettres de Paul. Désigne le message chrétien 
inscrit dans l’histoire comme le précise l’Épître aux Hébreux : « Après avoir 
parlé autrefois aux pères dans les prophètes, Dieu nous a parlé à nous en un 
Fils » (He 1, 1-2).



136 137

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

Confession d’Ausgbourg*, sont sacrements « les rites qui font l’objet d’un 
commandement de Dieu et auxquels est jointe la promesse* de la grâce* ».

Sacrifice : L’un des rites religieux les plus anciens. Selon Augustin 
d’Hippone, est sacrifice tout acte bon qui unit l’homme à Dieu. Est aussi 
sacrifice tout acte exercé envers autrui et rapporté à Dieu.

Salut : Concept central de la religion chrétienne qui désigne une réalité 
existentielle : une guérison, une plénitude de vie.

Scolastique (néo-scolastique) : Terme propre à l’enseignement des écoles 
de théologie du Moyen Âge, fondé sur une méthode essentiellement déduc-
tive. Enseignement réaffirmé au xixe siècle (devenant néo-scolastique), non 
sans présenter des inflexions notables par rapport à l’enseignement médiéval.

Subordinationisme : Tendance déviante du christianisme primitif selon 
laquelle le Christ et l’Esprit, simples puissances divines, sont subordonnés au 
Père qui seul est inengendré et absolument transcendant.

Substance : Du latin substantia traduction du grec ousia « être, essence 
d’une chose ». Selon Bernard Sesboüé la substance est « la raison d’être 
d’une chose et son sens. Échappe ainsi au sensualisme ou au physicisme. »

Symbole, symbolique : Au sens courant : réel atténué voire inexistant. 
Au sens théologique et philosophique : ensemble de normes (plus ou moins 
conscientes) qui codifient le comportement social, censées exprimer les 
fondamentaux universels de l’espèce humaine. Dans l’Église ancienne, 
désigne la confession de foi*.

Syllabus errorum : Ou « liste des erreurs », annexée à l’encyclique Quanta 
cura. Recueil de quatre-vingts « erreurs modernes » tranchées par le pape Pie 
IX, parmi lesquelles le libéralisme, le rationalisme, la démocratie, la liberté de 
conscience et la liberté des cultes.

Synoptiques : Du grec sunoptos « qui peut être vu d’un seul coup d’œil ». 
Désigne les évangiles* de Matthieu, Marc et Luc qui, en raison de leurs 
ressemblances, peuvent être lus « d’un coup d’œil ».

Théologie de la satisfaction : Satisfaire (« en faire assez »), c’est réparer, 
autant que faire se peut, le mal commis. Désigne une théologie médiévale 
(illustrée au xie siècle par Anselme de Canterbury) qui voulait que le Christ, 
sur la croix*, rachète les hommes en subissant, à leur place, la colère de son 

Relique : Objet associé à la vie du Christ ou fragment du corps d’un saint 
que l’Église conserve avec respect et entoure d’une certaine vénération.

Repas du Seigneur : Plus ancienne dénomination (avec la « fraction 
du pain ») du repas eucharistique* des chrétiens. Comporte trois aspects 
complémentaires : 1. La proclamation de la mort sacrificielle de Jésus. 2. 
La communion au Seigneur vivant. 3. La perspective de son retour. (Voir 
mémorial*.)

Résurrection : Du latin resurgere « surgir, se lever ». Principale image 
par laquelle juifs et chrétiens disent ce que devient l’homme après sa mort. Il 
ne s’agit pas d’un simple retour à la vie terrestre, mais de l’accession à la vie 
pleine et définitive.

Révélation : Processus par lequel Dieu s’adresse à l’homme (He 1, 1-2). 
Dans le christianisme, la révélation consiste moins dans le dévoilement de 
vérités sur Dieu, car elle a plutôt le caractère d’un événement : c’est le don que 
Dieu fait de lui-même à l’homme en se montrant proche de lui.

Sacerdoce universel : Pour Luther, « tous les chrétiens appartiennent 
vraiment à l’état ecclésiastique ; il n’existe entre eux aucune différence, si ce 
n’est celle de la fonction ». Le sacerdoce universel signifie aussi dans le luthé-
ranisme que le croyant a un accès direct à Dieu sans la médiation d’un prêtre.

Sacerdotalisation lévitique : Nouvelle organisation ecclésiale chrétienne 
effectuée entre les iie et iiie siècles, où furent séparés en toute visibilité « les 
clercs consacrés qui entourent l’autel, des laïcs qui sont écartés de la litur-
gie », qui « vient expressément de l’Ancien Testament » (Joseph Moingt°).

Sacré : Concept fondamental de la religion*. Désigne les puissances 
qui se manifestent dans l’existence, ce qui est vénéré par l’homme et ce qui 
est pour l’homme objet de culte. Le sacré, séparé du profane, appartient au 
monde inviolable du religieux et doit inspirer crainte et respect. Selon Roger 
Caillois « du sacré en général, la seule chose qu’on puisse affirmer, c’est qu’il 
s’oppose au profane ».

Sacrement : Du latin sacramentum « serment » qui traduit le mustèrion 
« mystère » grec. Selon Luther, il n’y a qu’« un seul sacrement, le Christ, 
et deux signes sacramentels », le baptême et la cène. Selon l’Apologie de la 



138 139

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

Père pour une réparation infinie de leurs péchés. Théologie qui s’est imposée 
(surtout dans le catholicisme) jusqu’au milieu du xxe siècle.

Torheit : Voir « Folie ».
Transsubstantiation : Conversion d’une substance* en une autre. Dans 

le dogme catholique, désigne la transformation du pain et du vin qui, tout en 
conservant leurs caractéristiques physiques, deviennent corps et sang de Jésus-
Christ. Pour Luther « il est bien permis de penser [la transsubstantiation], 
mais il n’est pas nécessaire de le croire » (in Captivité babylonienne).

Trinité : Mystère* d’un seul Dieu en trois personnes* reconnues comme 
distinctes dans l’unité d’une seule nature ou substance*. Le mystère de 
la Trinité n’est connu que par révélation*. Il donne à penser qu’en sa forme 
la plus haute (Dieu), l’être est don, échange, relation et amour. La Trinité 
constitue pour tout chrétien une donnée fondamentale de sa foi*.

Tröster : Voir « Consolateur ».
Ultramontanisme : De l’italien ultramontano « au-delà des monts = de 

l’autre côté des Alpes ». Courant majoritaire au sein de l’Église au xixe siècle 
qui affirme l’autorité absolue du pape et la primauté de l’Église romaine.

Verheissung : Voir « Promesse ».
Vertus théologales : Vertus ainsi présentées par Paul : « Maintenant donc 

demeurent la foi, l’espérance et la charité » (1 Co 13, 13). Ce sont des vertus, 
c’est-à-dire des dispositions habituelles et fermes à faire le bien. Elles ont 
Dieu pour objet et sont surnaturelles parce que fondées sur la grâce*. Elles 
fondent, animent et caractérisent l’agir moral du chrétien. Selon Paul, seule la 
charité subsistera (1 Co 13, 8) sous la forme de la vision béatifique*. Wagner, 
lui aussi, plaçait la charité en premier.

YHWH : Nom divin, que Dieu s’est lui-même donné (Ex 3, 14), le plus 
fréquent dans l’Ancien Testament. Dieu est ainsi nommé par un tétragramme 
de quatre consonnes (en hébreu) non vocalisées.

INDEX DES NOMS PROPRES

ALBERT le Grand (v.1200-1280), théo-
logien dominicain allemand : 49

ANSELME de Canterbury (1033-1109), 
moine bénédictain italien, théologien 
médiéval : 137

ARISTOTE (384-322 av. J.-C.), philo-
sophe grec : 20

AUGUSTIN d’Hippone (354-430), 
théologien latin et Père de l’Église : 
28, 35, 36, 40, 135, 137

BACH, Johann Sebastian (1685-1750), 
compositeur allemand : 31

BARTH°, Karl : 18, 121
BASILIDE (IIe siècle ap. J.-C.), théo-

logien gnostique égyptien : 132
BEAUFILS, Marcel (1899-1985), philo-

sophe et musicologue français : 78
BELL°, Richard : 15, 121
BERMBACH, Udo (1938-2024), poli-

tologue et professeur à l’Université 
de Hambourg : 45, 52

BISMARCK, Otto von (1815-1898), 
homme d’État allemand : 133

BONAVENTURE, Jean Fidenza 
(1217-1274), théologien franciscain 
italien : 49

BONHÖFFER°, Dietrich : 45, 121
BOUDDHA, Siddhartha Gautama 

(vie-ve siècles av. J.-C.) : 21, 80, 87, 
90, 124

BRAATEN°, Carl : 70, 114, 116, 121
BULTMANN°, Rudolf : 32, 121
BURNOUF, Eugène (1801-1852), 

liguiste et indologue français : 87
BUSCHINGER, Danielle (née en 1936), 

professeur à l’Université d’Amiens : 88
CAILLOIS, Roger (1913-1978), socio-

logue et anthropologue français : 136
CARLYLE, Thomas (1795-1881), histo-

rien écossais : 20
CAVANAUGH°, William : 111, 122
CHARLES QUINT (1500-1558), empe-

reur romain germanique : 130
CHAUVET°, Louis-Marie : 53, 111, 122
CHRYSOSTOME, Jean (v. 335-395), 

théologien grec et Père de l’Église : 28
CLÉMENT d’Alexandrie (150-215), 

théologien grec et Père de l’Église : 132



140 141

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

CUCHET, Guillaume (né en 1973), 
historien et professeur à l’Université 
de Paris I : 90

DESCARTES, René (1596-1650), philo-
sophe français : 20

EBELING°, Gerhard : 24, 59, 69, 122
ECKHART (Meister) (v. 1260-1328), 

théologien dominicain allemand : 
20, 45

ÉPICTÈTE (50-130), philosophe stoï-
cien : 20

ÉRASME, Didier (1466-1536), théo-
logien et humaniste néerlandais : 59

FAURE, Bernard (né en 1948), histo-
rien des religions et orientaliste fran-
çais : 89

FÉDOU°, Michel : 64, 112, 122
FEUERBACH, Ludwig (1804-1872), 

philosophe théologien allemand : 17, 
18, 29, 79, 93

FICHTE, Johann Gottlieb (1762-1814), 
philosophe allemand : 32

FÖRSTER, Bernhard (1843-1889), 
agitateur antisémite allemand, époux 
de la sœur de Nietzsche : 92

FÖRSTER-NIETZSCHE, Élisabeth 
(1846-1935), sœur de Nietzsche, 
fondatrice des premières archives 
Nietzsche : 92

FRANÇOIS d’Assise (1181-1226), reli-
gieux italien, fondateur de l’ordre des 
Frères mineurs : 43, 71

FRANTZ, Constantin (1817-1891), 
philosophe et politologue allemand : 20

GESCHÉ°, Adolphe : 28, 122
GFRÖRER, August Friedrich (1803-

1861), théologien et historien alle-
mand : 19, 20, 44

GILSON, Étienne (1884-1978), philo-
sophe français, professeur au Collège 
de France, membre de l’Académie 
française : 85, 112

GIRARD, René (1925-2015), anthro-
pologue et philosophe français, 
membre de l’Académie française : 93

GOBINEAU, Arthur (de) (1816-1882), 
écrivain français : 101–104

GOBINEAU, Bénédicte (de), moniale 
bénédictine, sœur de Gobineau : 102

GOUNELLE°, André : 23, 122
GRÉGOIRE de Nysse (v. 335-395), 

théologien grec et Père de l’Église : 28
GREGOR-DELLIN, Martin (1926-

1988), biographe allemand : 29, 36
GUTMAN, Robert (1926-2016), musi-

cologue américain : 33, 52, 91
GUT, Serge (1927-2014), musicologue 

français, professeur à la Sorbonne : 52
HANSLICK, Eduard (1825-1904), 

critique musical autrichien : 98
HARNACK°, Adolf von : 107, 122
HEGEL, Georg Friedrich (1770-1831), 

philosophe allemand : 17, 79
HEINE, Heinrich (1797-1856), poète 

allemand : 51, 100

HERWEGH, Georg (1817-1875), poète 
allemand : 79

HERZOGENBERG, Elisabeth von 
(1847-1895), pianiste et composi-
trice allemande : 106

HOLLINRAKE, Roger, critique musical 
anglais : 25, 29

HOLTZMANN, Adolf (1810-1870), 
orientaliste allemand : 87

HUMBOLT, Alexander von (1769-
1859), naturaliste et géographe alle-
mand : 104

IRÉNÉE de Lyon (v. 122-v. 200), théo-
logien latin et Père de l’Église : 16, 28

JÜNGEL°, Eberhard : 41, 122
JUSTIN de Naplouse (début du IIe siècle-

165), théologien grec chrétien et Père 
de l’Église : 13

KANT, Immanuel (1724-1804), philo-
sophe allemand : 17, 105

KASPER°, Walter : 47, 73, 122
KATZ, Jakob (1904-1998), historien 

israélien : 98, 99, 100
KIENZLE, Ulrike (née en 1960), musi-

cologue allemande : 30
KÖPPEN, Carl Friedrich (1808-1863), 

publiciste allemand : 87
KÜNG°, Hans : 56, 89, 123
LECKY, William (1838-1903), histo-

rien irlandais : 20
LE RIDDER, Jacques (né en 1954), 

germaniste français, directeur d’études 
à l’EPHE : 101

LESSING, Gottlob Éphraïm (1729-
1781), dramaturge et théologien 
allemand : 20

LEVI, Hermann (1836-1900), chef d’or-
chestre allemand : 85, 100

LIÉBERT, Georges (1943-2025), 
essayiste et éditeur français : 5, 93

LIENHARD°, Marc : 75, 123
LISZT, Franz (1811-1886), composi-

teur et pianiste hongrois : 24, 29, 91
LOUIS II de Bavière (1845-1886) : 52, 

56, 57, 60, 71, 72, 75, 115
LOUIS XVI (1754-1793) : 71
LÖWENICH°, Walter von : 63, 123
LUBAC°, Henri de : 54, 89, 123
LUTHER, Martin (1483-1546), théo-

logien réformateur allemand : 9, 13, 
14, 15, 18, 21, 22, 23, 24, 26, 28, 31, 
37, 51, 52, 55, 57, 59, 60, 61, 63, 68, 
69, 76, 85, 100, 109, 110, 113, 116, 
117, 122, 123, 124, 129, 130, 133, 
134, 136, 138

MAGNIN, Paul (né en 1939), orien-
taliste français et directeur de 
recherches au CNRS : 88, 90

MALKANI, Fabrice (né en 1958), 
germaniste français, professeur à 
l’Université de Lyon II : 29, 36, 64

MANN, Thomas (1875-1955), écrivain 
allemand, prix Nobel de littérature : 20

MARCION de Sinope (v. 85-v. 160), 
théologien chrétien hérétique : 15, 
25, 64, 122



142 143

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

MAXIME le Confesseur (580-662), 
théologien grec et Père de l’Église : 72

MELANCHTHON, Philip (1497-
1560), théologien luthérien alle-
mand : 59, 130

MENDELSSOHN, Felix (1809-1847), 
compositeur allemand : 100

MÉRIMÉE, Prosper (1803-1870), 
écrivain français : 104

MERLIN, Christian (né en 1964), germa-
niste français, critique musical : 18

MEYSENBUG, Malwida von (1816-
1903), écrivaine allemande : 52, 93

MOINGT°, Joseph : 40, 63, 123, 136
MOLTMANN°, Jürgen : 27, 72, 78, 123
MONOD, Gabriel (1844-1912), histo-

rien français, professeur au Collège 
de France : 85, 93

MONTCHEUIL°, Yves de : 89, 123
MORE, Henri (1614-1687), philosophe 

anglais : 132
MÖSCH, Stephan (né en 1964), musi-

cologue allemand : 30
MOUCHANOFF, Marie (1882-1874), 

pianiste polonaise : 98
NATTIEZ, Jean-Jacques (né en 1945), 

musicologue franco-canadien : 98, 99
NEUMANN, Angelo (1838-1910), 

impresario et directeur de théâtre 
allemand : 98

NIETZSCHE, Friedrich (1844-1900), 
philologue et philosophe allemand : 
11, 20, 52, 91–95

OLDENBERG, Hermann (1854-
1920), orientaliste et philologue 
allemand : 87, 88

ORIGÈNE (v. 185-v. 253), théologien 
grec et Père de l’Église : 16, 28

OVERBECK, Franz (1837-1905), histo-
rien et théologien allemand : 20, 94

OWEN-LEE, Mark (1930-2019), prêtre 
catholique et musicologue américa-
no-canadien : 71, 85

PANNENBERG°, Wolfhart : 30, 64, 
123–124

PASCAL, Blaise (1623-1662), mathé-
maticien et philosophe français : 20

PAUL de Tarse (début du Ier siècle-v. 
64/68), apôtre : 8, 14, 16, 45, 53, 54, 
55, 60, 72, 78, 116, 134, 138

PAUL, Jean-Marie (né en 1937), histo-
rien français, professeur à l’Univer-
sité d’Angers : 92

PÉGUY, Charles (1873-1914), écri-
vain et poète français : 69

PÉLAGE (v. 350-v. 420), moine breton 
hérésiarque : 135

PICARD, Timothée (né en 1975), 
professeur à l’Université de Rennes, 
dramaturge du Festival d’Aix-en 
Provence : 91, 106

PIE  IX (1792-1878), pape de 1846 à 
1878 : 47, 133

PILATE, Ponce (né à la fin du Ier siècle 
avant J.-C.), préfet de Judée de 26 à 
36 : 85

PLATON (428-348 av. J.-C.), philo-
sophe grec : 20, 130

PLOCHMANN, Johann Georg, éditeur 
allemand des œuvres de Luther : 22

POLIAKOV, Léon (1910-1997), histo-
rien français : 33, 104

POURTALÈS, Guy de (1881-1941), 
écrivain franco-suisse : 25

PRENTER°, Regin : 23, 124
RAHNER°, Karl : 30, 49, 124, 135
RAPHAËL, Sanzio (1483-1520), peintre 

et architecte italien : 110
RENAN, Ernest (1823-1892), écrivain 

et philologue français : 20, 104
RICCI, Sebastiano (1659-1734), peintre 

italien : 63
RICHTZENHAYN, Donat, éditeur alle-

mand de Luther : 22
RÖCKEL, August (1814-1876), compo-

siteur austro-allemand : 25
ROLLAND, Romain (1866-1944), écri-

vain français, prix Nobel de littéra-
ture : 93

ROSE, Paul Lawrence (1944-2014), 
historien anglais, professeur à l’Uni-
versité de Pennsylvanie : 98

SANS, Édouard (1934-2017), germa-
niste français : 79, 81

SAYN-WITTGENSTEIN, Carolyne 
von (1819-1887), aristocrate russe, 
compagne de Franz Liszt : 29

SCHELLING, Friedrich Wilhelm von 
(1775-1854), philosophe allemand : 
17, 39, 79

SCHEUER°, Jacques : 89, 124
SCHILLEBEECKX°, Edward : 88, 

111, 124
SCHLEIERMACHER, Friedrich (1768-

1834), théologien réformé allemand : 
39, 40, 105

SCHMIEDEL, Otto (1858-1926), 
pasteur et théologien allemand : 88

SCHOPENHAUER, Arthur (1788-
1860), philosophe allemand : 10, 30, 
39, 64, 79–82, 87, 97, 107, 109, 110

SCHURÉ, Édouard (1841-1929), écri-
vain et philosophe français : 93, 94

SCHWARZ°, Reinhard : 64, 124
SCHWENCK, Konrad (1793-1864), 

philologue et théologien allemand : 20
SEEWALD°, Michael : 47, 49, 124
SENFL, Ludwig (1486-1543), compo-

siteur suisse : 109
SESBOÜÉ°, Bernard : 27, 28, 31, 33, 

35, 56, 61, 65, 124, 137
STEINMETZ°, Michel : 111, 124
STRAUSS, David Friedrich (1808-

1874), théologien allemand : 18, 19
TAGUIEFF, Pierre-André (né en 

1946), historien français, directeur 
de recherches au CNRS : 19, 98

TAULER, Jean (v. 1300-1361), théo-
logien dominicain alsacien : 20, 45



144

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

THOMAS d’Aquin (1225-1274), théo-
logien dominicain italien : 49, 70

THOMASSET°, Alain : 86, 125
TILLICH°, Paul : 111, 125
TOCQUEVILLE, Alexis de (1805-

1859), historien et homme politique 
français : 104

VALADIER, Paul (né en 1933), théolo-
gien et philosophe jésuite français : 106

VEIT, Patrice (né en 1951), musicologue 
français, directeur de recherches au 
CNRS : 109

VOUGA°, François : 32, 125
WACKENRODER, Wilhelm Heinrich 

(1773-1798), écrivain et juriste alle-
mand : 109

WACKERNAGEL, Philipp (1800-
1877), hymnologiste allemand : 22

WEISSE, Christian Hermann (1801-
1866), théologien et philosophe alle-
mand : 17

WENZEL, Christian Éphraïm (1776-
1832), pasteur luthérien allemand : 21

WESTERNHAGEN, Curt von (1893-
1982), musicologue allemand : 13

WOLZOGEN, Hans von (1848-1938), 
musicologue et écrivain allemand, 
directeur des Bayreuther Blätter : 65

ZWINGLI, Hyldrich (1484-1531), théo-
logien réformateur suisse : 52



147

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

TABLE DES MATIÈRES

AVERTISSEMENT........................................................................ 7

SOMMAIRE DES ENTRÉES (et principales références 
dans Richard Wagner et le christianisme)............................. 9

1. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER : 
L’ÉCRITURE*.............................................................................. 13

2. LA FORMATION RELIGIEUSE DE WAGNER : 
LES THÉOLOGIENS DE SON TEMPS...................................... 17

3. WAGNER ET LUTHER........................................................... 21

4. DIEU LE PÈRE........................................................................ 25

5. JÉSUS-CHRIST........................................................................ 29

6. L’ESPRIT SAINT..................................................................... 35

7. LA TRINITÉ*........................................................................... 39

8. L’ÉGLISE*............................................................................... 43

9. LES DOGMES*....................................................................... 47



148 149

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33

10. LES SACREMENTS*............................................................ 51

11. LA JUSTIFICATION PAR LA FOI*...................................... 55

12. LA PROMESSE*.................................................................... 59

13. LA CROIX* DU CHRIST...................................................... 63

14. LE PÉCHÉ ET LA CULPABILITÉ........................................ 67

15. LA SOUFFRANCE................................................................ 71

16. L’ENCHANTEMENT DU VENDREDI SAINT................... 75

17. SCHOPENHAUER................................................................ 79

18. L’AGIR HUMAIN.................................................................. 83

19. BOUDDHISME...................................................................... 87

20. NIETZSCHE........................................................................... 91

21. L’ANTISÉMITISME WAGNÉRIEN ET LA QUESTION 
RELIGIEUSE............................................................................... 97

22. WAGNER ET LE RACISME............................................... 101

23. RELIGION DE L’ART ?....................................................... 105

24. L’ART, CHEMIN VERS DIEU............................................ 109

25. WAGNER, UN CHRÉTIEN LUTHÉRIEN......................... 113

ANNEXES..................................................................................119
THÉOLOGIENS CONTEMPORAINS CITÉS.......................... 121

LIVRES BIBLIQUES................................................................. 127

GLOSSAIRE THÉOLOGIQUE................................................. 129

INDEX DES NOMS PROPRES................................................. 139



Imprimé en France
ISBN 979-10-423-1206-0

Dépôt légal : 4e trimestre 2025


